
 

 
 

 

 

UNIVERSIDADE EDUARDO MONDLANE 

Faculdade de Filosofia 

Departamento de Graduação 

 

 

 

 

 

 

O Futuro enquanto questão: (Im)possibilidade de uma sociedade bem ordenada em 

Thomas Morus 

(Licenciatura em Filosofia)  

 

 

 

 

 

 

 

 

Maputo 

Março de 2025 

 



 

 
 

 

UNIVERSIDADE EDUARDO MONDLANE 

Faculdade de Filosofia 

Departamento de Graduação 

 

Jennifer Teresa Banze 

O Futuro enquanto questão: (Im)possibilidade de uma sociedade bem ordenada em 

Thomas Morus 

(Licenciatura em Filosofia) 

 

 

 

Monografia Científica apresentada à Faculdade 

de Filosofia da Universidade Eduardo 

Mondlane como requisito para a aquisição do 

grau académico de Licenciada em Filosofia.  

 

Tutor: Doutor Azevedo Jacinto Witinesse 

 

 

 

 

 

Maputo 

Março de 2025 

 



 

iii 
 

DECLARAÇÃO DE HONRA 

 

Eu, Jennifer Teresa Banze, de nacionalidade moçambicana, solteira, titular do Bilhete de 

Identidade nº100104847720P, emitido pelo Arquivo de Identificação Civil da Cidade de 

Maputo, aos 13/01/2022, declaro por minha honra que este trabalho é da minha inteira autoria; 

que todas as fontes estão devidamente citadas ao longo do texto e constam das referências 

bibliográficas. Declaro ainda que este trabalho não foi apresentado em todo ou parte em 

nenhuma outra instituição para obtenção de qualquer grau académico.  

 

Maputo, aos _________de ___________________ de________ 

 

_________________________________________________ 

 

(Jennifer Teresa Banze) 

  



 

iv 
 

AGRADECIMENTOS 

A Deus Todo-Poderoso, pelo dom da vida, pela força, energia e por todo o amor que tem por 

mim.  

A todos os que me apoiaram durante este processo ao longo dos anos de estudo, especialmente 

à minha família, cuja dedicação e apoio incondicionais são indescritíveis e sou eternamente 

grata. 

À Universidade Eduardo Mondlane, em especial à Faculdade de Filosofia, pela oportunidade 

de me formar integralmente num ambiente acolhedor, propício à construção do conhecimento 

e ao desenvolvimento pessoal. 

Ao meu supervisor, Doutor Azevedo Jacinto Witinesse, pela orientação sábia, paciente e 

sempre perspicaz, que foi fundamental para que esta monografia fosse possível. A sua 

contribuição foi indispensável para o sucesso deste trabalho e para o meu crescimento 

académico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

v 
 

DEDICATÓRIA 

Este trabalho é dedicado, primeiramente, à minha família, cuja presença constante e apoio 

incondicional foram fundamentais para a realização desta jornada académica. Agradeço por 

cada palavra de incentivo e pelo amor que sustentou a minha determinação em alcançar este 

marco. 

 Aos meus professores e orientadores, cujas orientações, desafios e ensinamentos foram 

essenciais para o aprimoramento intelectual e para a formação de um olhar crítico e reflexivo 

sobre o mundo.  

A cada colega que, com as suas perspectivas e diálogos, enriqueceu a minha trajectória 

académica, construindo juntos um espaço de aprendizagem contínua.  

Finalmente, dedico este trabalho a todos aqueles que, com coragem e esperança, persistem na 

busca por um futuro mais justo, mais humano e mais equitativo, acreditando que a comunhão 

é a chave para transformar realidades e forjar novos horizontes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 
 

RESUMO 

O presente trabalho tem como objectivo reflectir sobre a (im)possibilidade de construir uma 

sociedade bem ordenada, partindo da análise crítica das utopias e da relevância de suas 

propostas no contexto actual. A partir da obra de Thomas Morus e da sua visão utópica, este 

estudo busca entender até que ponto o pensamento moriano pode contribuir para a concepção 

de utopias colectivas, em face das complexas condições sociais, económicas e políticas da 

contemporaneidade. A reflexão sobre a sociedade bem ordenada surge como uma necessidade 

urgente, diante das desigualdades e injustiças que marcam a sociedade actual. Filósofos 

utópicos, como Platão e Thomas Morus, ao analisarem as falhas da sua época, procuraram 

delinear um futuro mais justo e equilibrado, capaz de superar as falhas sociais e económicas. 

Contudo, ao longo da investigação, será questionado se as propostas de Morus, por serem em 

grande parte individualistas, são adequadas para enfrentar os desafios do presente. Para isso, 

recorreremos à perspectiva de Ngoenha, que defende a construção de utopias colectivas como 

alternativa à visão mais individualista de Morus. Este trabalho é desenvolvido com base em 

pesquisa bibliográfica, complementada por uma análise hermenêutica dos textos de autores 

relevantes para o tema. A metodologia utilizada inclui ainda uma abordagem dialéctica e 

dialógica, que permite explorar as diversas vertentes do pensamento utópico e a sua 

aplicabilidade nos dias de hoje. O desenvolvimento do trabalho é estruturado em três capítulos 

subsequentes. O estudo visa, assim, contribuir para uma melhor compreensão da importância 

das utopias como ferramentas de reflexão crítica, capazes de inspirar modelos sociais que 

respondam aos desafios do presente e projectem um futuro mais promissor para todos. 

Palavras-chave: Utopia, Democracia, Distopia, Federalismo, Futuro, Sociedade bem 

ordenada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hoje vivemos tempos distópicos, carentes de inspirações utópicas. As 

grandes utopias do passado não cumpriram suas promessas: do 

iluminismo, dar instrução a todo mundo; do capitalismo, todos podem 

se tornar ricos; do socialismo, igualdade entre todos; do comunismo, 

uma sociedade sem classes; da pós-modernidade, não há narrativas 

universais, cada um escolhe a sua. (BOFF, 2021:2). 



 

viii 
 

ÍNDICE  

 

DECLARAÇÃO DE HONRA .................................................................................................. iii 

AGRADECIMENTOS ............................................................................................................. iv 

DEDICATÓRIA ........................................................................................................................ v 

RESUMO .................................................................................................................................. vi 

INTRODUÇÃO ....................................................................................................................... 10 

CAPÍTULO I: CONTEXTO DE EMERGÊNCIA DO PENSAMENTO DE THOMAS 

MORUS ................................................................................................................................... 15 

1. A preponderância do Humanismo renascentista .................................................................. 15 

2. A instabilidade das estruturas sociais: desequilíbrio e injustiça sociais .............................. 17 

3. O (des)equilíbrio económico-social criado pela sociedade feudal ...................................... 19 

4. O Modelo Utópico de Morus: A Visão de uma Sociedade Ideal e seus Fundamentos 

Filosóficos ................................................................................................................................ 21 

4. 1. Vida e Obra .................................................................................................................. 21 

4.2. O Modelo Utópico de Morus ........................................................................................ 22 

4.2.1 Estrutura da função pública da Ilha Utópica ............................................................... 23 

4.2.2 A agricultura como base de subsistência e engajamento dos cidadãos ....................... 24 

4.2.3 Do Monoteísmo ao laicismo religioso ........................................................................ 25 

4.2.4 As relações interpessoais e as viagens na Ilha da Utopia ............................................ 26 

CAPÍTULO II: A CRÍTICA AO PENSAMENTO UTÓPICO DE THOMAS MORUS ........ 28 

1. Conceito de Utopia .............................................................................................................. 28 

2. Crítica de Ngoenha à Platão e Morus .................................................................................. 33 

3. (Im)possibilidade das utopias colectivas ............................................................................. 37 

4. A Pós-modernidade e o individualismo exacerbado: o desafio para a utopia 

contemporânea ......................................................................................................................... 42 

CAPĹTULO III: UTOPIA: PARADIGMA PARA EXISTÊNCIA DE UMA SOCIEDADE 

BEM ORDENADA ................................................................................................................. 44 



 

ix 
 

1. Utopias Moçambicanas Distopizadas: Desafio de recriar projectos sociais colectivos ....... 44 

2. O Federalismo: Perspectiva de um Futuro Promissor.......................................................... 48 

3. Utopia: Paradigma para a existência de uma sociedade bem ordenada ............................... 51 

3.1. Uma utopia da educação para os dias actuais ............................................................... 52 

3.2. A Necessidade de uma Utopia Ambiental..................................................................... 54 

3.3 Como tornar cada vez mais real a utopia da unidade nacional?..................................... 56 

CONCLUSÃO ......................................................................................................................... 58 

Referências Bibliográficas ....................................................................................................... 62 

 



 

10 
 

INTRODUÇÃO 

O presente trabalho monográfico tem como título: O Futuro enquanto questão: 

(im)possibilidade de uma sociedade bem ordenada em Thomas Morus. Trata-se de uma 

reflexão em torno das vicissitudes e complexidade dos tempos actuais, que norteiam a crescente 

preocupação da necessidade da construção de uma sociedade bem ordenada. A reflexão parte 

da constatação segundo a qual, se quisermos um futuro diferente do passado e do presente, é 

necessário o envolvimento e o engajamento de todos. Sob a ‘umbrella’ de Morus, pretende-se 

construir um debate que gira em torno da Utopia enquanto um (im)possível paradigma para 

alcançar os ideais de justiça, igualdade e fraternidade. Assim, o que vai nortear o presente 

trabalho é a busca por um possível caminho para o alcance do ordenamento social que se torna 

cada vez mais urgente nos tempos hodiernos.   

Nas sendas do dito acima faz-se a seguinte questão: Até que ponto o pensamento de Thomas 

Morus constitui-se como (im)possibilidade na construção de uma sociedade bem ordenada? 

Atendendo a perspectiva Utópica de Thomas Morus, considerando as complexas condições 

sociais, económicas e políticas? Na tentativa de fundamentar uma eventual resposta ao 

questionamento acima, far-se-á um conjunto de questões auxiliares, a saber: (i) em que 

contexto emerge o pensamento de Thomas Morus? (ii) Em que medida uma análise crítica ao 

pensamento de Morus pode ser um ponto de partida viável na construção de sociedade bem 

ordenada? Que caminho pode ser traçado com o pensamento utopiano na construção de uma 

sociedade bem ordenada em Moçambique? Em que medida, a Utopia pode ser um ponto de 

partida face as condições das sociedades hodiernas (iii).  

O desafio em torno da resolução dos problemas humanos constitui cada vez mais uma 

necessidade emergente e premente no seio da realidade humana, com isso, justificava-se o 

presente tema, por ser uma alternativa através da qual se pode pensar a (im)possibilidade de 

uma sociedade bem ordenada. Assim, actualmente, verificam-se os mais diversos problemas 

advindos do produto das relações sociais, económicas, políticas, culturais, religiosas, 

interpessoais, ambientais, daí que é essencial haver abordagem utópica para fazer face a este 

cenário. 

Não faltam justificações que alimentem a pertinência do presente trabalho, e de um prisma 

essencialmente académico, pela sua capacidade de suscitar novos estudos sobre a dimensão 

positiva da utopia na contemporaneidade, caracterizada por incertezas políticas, sociais e 

ambientais. Ao trazer à discussão a obra de Thomas Morus, propõe-se uma análise crítica do 



 

11 
 

papel da utopia na formação de uma sociedade bem ordenada, ao mesmo tempo que se 

confronta a (im)possibilidade de sua concretização. A obra de Morus continua a ser um campo 

fértil para o debate sobre os limites do pensamento político e social, levantando questões 

essenciais para reflectirmos sobre os caminhos que podem ser escolhidos para a construção de 

um futuro mais equitativo e humanizado. 

No âmbito pessoal, a relevância do tema justifica-se também pela experiência vivida como 

facilitadora de aprendizagem para um grupo de 35 meninas da 6ª classe, na escola básica de 

Mutaunha, em Nampula, que, apesar de já terem completado seis anos de escolarização, não 

sabiam ler nem escrever. Esse cenário alarmante evidenciou as falhas do sistema educacional 

e a necessidade urgente de repensar as políticas públicas e os recursos direccionados ao 

desenvolvimento educacional, especialmente em contextos de grandes desigualdades. 

 

No âmbito social, a construção de utopias colectivas, nas quais toda a sociedade esteja 

envolvida, surge como uma possível solução para problemas estruturais que afligem o 

continente africano, como a fome, o desemprego, as catástrofes naturais, a educação precária, 

as guerras e a instabilidade económica. As utopias sociais oferecem uma oportunidade para o 

povo ter o controlo sobre seu futuro, propondo novos caminhos e aproximando-se de um 

modelo ideal para a sociedade. Portanto, a monografia é relevante não apenas para a reflexão 

teórica sobre as utopias, mas também como uma resposta aos desafios concretos e urgentes da 

realidade social e educacional contemporânea. 

Esta pesquisa propõe uma reflexão sobre como repensar o mundo, a África, Moçambique em 

particular, incentivando-nos a construir nosso futuro com base nos verdadeiros desejos e 

interesses de um povo unido pela mesma luta.  

A Utopia, conceito evidenciado pela primeira vez na história por Morus, surge como bússola 

para a busca de uma sociedade justa, igualitária e ideal para os cidadãos. A etimologia da 

palavra cria dissensos, Utopia provém do grego ou+topos que significa ‘não lugar’, ilha ideal 

ou imaginária.  

Ao passo que a ascensão na qual nos guiaremos a utopia é “a capacidade de antecipar 

conteúdos concretos que se realizarão num futuro mais ou menos longínquo” (HUGO apud 

NGOENHA, 2018: 182). Partidários desta ascensão, nomeadamente: Platão, Morus, 

Campanella, Ngoenha e Cabaço vêem na utopia a possibilidade de termos controlo sobre o 



 

12 
 

nosso destino, por isso a necessidade de criarmos utopias como pressuposto para pensar o 

futuro.  

De acordo com Geiger (2011:787), a palavra descreve uma comunidade ideal, livre de 

conflitos, que incorpora um conjunto claro de valores e permite a completa satisfação das 

necessidades humanas. As utopias envolvem normalmente um retracto sistemático da vida na 

sociedade imaginada, as Utopias de Morus de forma precisa podem contribuir para inspirar 

soluções para os desafios enfrentados no nosso continente.  

A orientação para a pesquisa deste tema justifica-se pela crucial necessidade de promoção do 

desenvolvimento humano, social, político e económico de Moçambique, bem como do 

continente africano de forma geral.  

O futuro pode ser algo certo, assim como incerto, dependendo de como o engendramos, 

pensamos ou reflectimos. Na sua maioria, o futuro torna-se incerto quando não é projectado 

e/ou imaginado, no sentido em que não se tem preconceitos ou teorias sobre o amanhã de uma 

dada sociedade ou realidade. Mas, o futuro é também premeditado, diga-se anunciado, quando 

pensadores reflectem de forma “não consensual” sobre a situação do contexto em que vivem e 

procuram soluções enérgicas para maximizar os problemas num futuro longínquo ou não.   

 

A utopia abarca consigo algo que nos é preponderante, principalmente à luz do nosso estudo, 

para o desenvolvimento das sociedades africanas. Para que possamos pensar a justiça com 

fundamental e minimizar as desigualdades. Os representantes africanos, frequentemente, 

parecem adoptar uma postura voltada para interesses próprios, colocando suas ambições 

pessoais à frente das necessidades colectivas e do bem-estar das sociedades que deveriam 

servir. Além disso, o povo não é consultado sobre o que realmente deseja, ou seja, estamos 

diante de cenários distantes da utopia, onde a vontade geral não se concretiza e as decisões são 

tomadas sem considerar as necessidades e aspirações da população. 

No que diz respeito aos objectivos, apraz-nos definir como objectivo geral a nossa pretensão é 

Reflectir em torno da (im)possibilidade de emergência de uma sociedade bem ordenada. Como 

objectivos específicos pretendemos: i) Contextualizar o surgimento do pensamento de Thomas 

Morus; ii) Criticar ao pensamento utópico de Thomas Morus e iii) Apresentar a utopia enquanto 

caminho para a construção de uma sociedade bem ordenada. 

 



 

13 
 

A reflexão sobre a sociedade bem ordenada surge como necessidade urgente, motivada pelos 

problemas e desigualdades que marcam a sociedade actual. Os pensadores utópicos, ao 

reflectirem sobre os defeitos e as injustiças da sua época, buscam vislumbrar um futuro mais 

justo e equilibrado, onde as falhas do presente sejam superadas. Dessa forma, as utopias não 

são apenas fantasias distantes, mas sim ferramentas de reflexão crítica que nos aproximam de 

um modelo de sociedade bem ordenada, capaz de responder às demandas do momento e de 

garantir um futuro mais promissor para todos. 

Para salutar uma eventual resposta a estas questões, tornar-se justificável e necessário discorrer 

em torno do pensamento de Ngoenha (2018:188), a democracia vai para além do processo 

eleitoral e que se designam formas de participação e de controlo social através dos quais os 

direitos individuais e dos grupos encontrem o seu terreno de realização. Ngoenha denúncia ao 

longo dos seus livros que o problema real das democracias africanas está ligada à sua origem, 

elas partem da derrota de um sistema externo e a imposição de um outro sistema externo sobre 

os povos africanos, diga-se aos vencidos, não se dá opinião. 

A palavra federalismo provém do latim fouedus que significa pacto, tratado ou convenção. O 

federalismo tem como pano de fundo a colocação dos diferentes em colaboração. “é a forma 

do Estado em que os entes federados são dotados de autonomia administrativa, política, 

tributária e financeira e se aliam na criação de um governo central por meio de um pacto 

federativo”(GADELHA, 2017:7). 

Um dos expoentes do pan-africanismo Kwame Nkrumah já pensava sobre o federalismo, 

defendia que a descolonização deveria levar à unidade africana como um todo. “Está união 

devia partir da adaptação de uma política comum, com os mesmos objectivos e programas, 

assim os vários partidos colaborariam uns com os outros” (Nkrumah, 1963:41). Acreditava 

que fosse possível unir África na sua diversidade. 

Na concepção de Ngoenha é necessário construir uma sociedade baseada nos nossos próprios 

ideais, daí urge a necessidade da projecção de um programa dos direitos que possa permitir aos 

indivíduos, as comunidades, a sociedade uma participação activa na política, e em todos 

assuntos que dizem respeito a polis. Nesta ordem de ideia Ngoenha propõe o Federalismo como 

pedra angular para a construção de uma sociedade baseada nos nossos próprios ideais e valores. 

“O objectivo é a construção de uma sociedade onde as fórmulas não sejam ditadas do alto nem 



 

14 
 

desçam da capital, mas se inventem, se improvisem ao nível das escolhas quotidianas e se 

ordenam segundo as leis da liberdade” (Ngoenha, 2018:189). 

A nível da metodologia o trabalho fez o uso do método de pesquisa bibliográfica, que consiste 

na recolha e análise de material bibliográfico, assim como, optou-se pelos métodos dialécticos 

e dialógicos em vista a uma comparação das ideias dos autores que debatem a problemática da 

construção de uma sociedade bem ordenada.   

A nível de técnica fez-se o uso da de hermenêutica que, consiste na leitura e interpretação dos 

textos usados na realização do trabalho, assim como o uso comparação que consiste no estudo 

comparado dos diversos autores, o pensamento de Morus, assim como Platão, Rousseau e 

Ngoenha, por isso a necessidade do estudo comparado. A comparação busca estabelecer 

relação entre as diferentes perspectivas de modo a torná-las mais claras e objectivas.  

Finalmente, o trabalho conta com três capítulos, no primeiro capítulo busca-se contextualizar, 

apontando aspectos ligados a emergência do pensamento de Morus para a construção de sua 

perspectiva utópica, no segundo faz-se a análise crítica dos projectos de Platão e Thomas 

Morus, a luz do pensamento político de Ngoenha. E no terceiro apresentar a Utopia como um 

possível paradigma para a construção de uma sociedade bem ordenada, seguido da conclusão 

que apresenta uma abordagem geral da monografia e por fim as referências bibliográficas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

15 
 

CAPÍTULO I: CONTEXTO DE EMERGÊNCIA DO PENSAMENTO DE THOMAS 

MORUS 

 

Falar do contexto da emergência do pensamento de Thomas Morus implica fazer uma digressão 

histórica, implicando assim, o resgate dos mais importantes aspectos ligados ao seu 

pensamento. Deste modo, no presente capítulo nos ocuparemos do período de transição do 

medievo ao moderno, isto é o período humanista, que teve grande relevância para a construção 

do pensamento de Morus, pois, o posicionamento deste autor insere-se no entendimento 

segundo o qual as instituições, quer sejam políticas, sociais, ou até mesmo religiosas tiveram 

um momento em que cumpriam o seu papel ou pelo menos pensava-se que cumpriam. Diante 

de tal consideração, observando-se que não se cumpre a primeira consideração, Morus 

empenha-se em trazer uma proposta que seria uma espécie de antídoto às observações 

constatadas. É com esse início e fim que se pode enquadrar todo o pensamento de Thomas 

Morus. 

Destacamos a importância do debate Platónico, sendo Platão um dos primeiros teóricos a 

reflectir sobre a utopia política. Considerado pioneiro na construção de uma sociedade mais 

justa. 

Além disso, será explorado o contexto histórico e os problemas sociais que levaram Platão e 

Thomas Morus a pensar sobre a emergência de um novo modelo de ordenamento social. 

Através da análise dos antecedentes históricos e das questões que influenciaram suas ideias, 

buscamos compreender melhor os fundamentos que sustentam suas utopias e como essas 

contribuições podem ser aplicadas no cenário actual. 

1. A preponderância do Humanismo renascentista 

Apresentar o Humanismo como um elemento de destaque na compreensão do pensamento de 

Thomas Morus, justifica-se de forma cabal ao perceber que o mesmo, entende-se segundo 

Marcondes & Japiassú, (2001: 96)  como um movimento intelectual que surgiu no 

Renascimento  onde lutava contra a esclerose da filosofia escolástica, e, aproveitando-se de um 

melhor conhecimento da civilização greco-latina, os humanistas esforçaram-se, por assim, em 

mostrar a dignidade do espírito humano e inauguraram um movimento de confiança na razão 

e no espírito crítico. Ainda segundo os mesmos autores, o humanismo renascentista “é a atitude 

filosófica que faz do homem o valor supremo e que vê nele a medida de todas as coisas” 

(MARCONDES & JAPIASSÚ, 2001: 96). 



 

16 
 

O Humanismo renascentista é encarado de certo modo com um período de transição entre o 

medievo e o moderno, mas o certo é que pela forma como o mesmo actua, há que se abraçar a 

possibilidade de este possuir uma identidade própria que, contudo, se apoia nos clássicos. 

O humanismo renascentista, fiel a sua valorização dos clássicos, foi buscar o 

lema do humanismo no filósofo grego da sofística, Protágoras, em seu célebre 

fragmento: “o homem é a medida de todas as coisas”. Este lema marca de forma 

decisiva a ruptura com o período medieval, com sua visão fortemente 

hierárquica de mundo, com sua arte voltada para o elemento sagrado e com sua 

filosofia a serviço da teologia e da problemática religiosa. Assim, como 

ocorrera no início do período carolíngio, o humanismo renascentista retoma 

mais uma vez a herança Greco-romana como base da nova identidade cultural 

que pretende construir (MARCONDES, 2001: 141). 

 

 

O mais importante é que o humanismo abarcava em si várias esferas de pensamento, pelo que, 

se pode dizer, que a esfera na qual Morus se vê fortemente ligado é a social e política, sem, 

contudo, deixar de carregar um cunho filosófico bem como religioso. Ainda no contexto do 

humanismo renascentista, Platão1 já era considerado uma referência global, embora em algum 

momento o seu pensamento fosse usado com finalidades diversas e ou mesmo contraditórias, 

isto no contexto medieval. No período humanista, já se fazia sentir o teor platónico, servindo 

como elemento basilar na defesa do humanismo como instrumento de manifestação das suas 

ideias centrais. É incontornável o facto de que Morus foi directamente influenciado pelo 

estoicismo2, epicurismo3 bem como pelo humanismo de modo geral, pois, quando se fala do 

humanismo, encara-se uma nova forma de pensar, uma nova forma de aprender que, embora 

se diga nova, busca a sua génese nos clássicos, isto é, o facto de Thomas ter aprendido em 

língua latina e grega revela, por exemplo, que a língua latina e grega era aprendida não apenas 

no sentido literal, mas constituía um projecto cultural, pedagogo, era o portal pelo qual se 

                                                           
1 Platão (c.427-348 ou 347 a.C.) Filósofo grego, discípulo de Sócrates, Platão deixou Atenas depois da condenação e morte de 

seu mestre (399 a.C.). A doutrina central de Platão é a distinção de dois mundos: o mundo visível, sensível ou mundo dos 

reflexos, e o mundo invisível, inteligível ou mundo das idéias. Foi um aristocrata ateniense, escritor, Descendente de ‘Krodos’, 

último rei da Àtica e de Estirpe de Solón, o último legislador da Grécia. A sua juventude circunscreve-se em meio às 

turbulências do período de guerra de Peloponeso que terminou com a derrota de Atenas. 
2 Estoicismo Escola filosófico grego, deriva seu nome da Stoa Poikilé, um pórtico em Atenas, onde leccionava o seu fundador, 

o filósofo Zenão de Cicio, sendo também, por vezes, conhecida como filosofia do Pórtico. O estoicismo desenvolveu-se como 

um sistema integrado pela lógica, pela física e, pela ética, articuladas por princípios comuns. E, no entanto, a ética estóica que 

teve maior influência no desenvolvimento da tradição filosófica, chegando mesmo a influenciar o pensamento ético cristão 

nos primórdios do cristianismo. Na concepção estóica, os princípios éticos da harmonia e do equilíbrio baseiam-se, em última 

análise, nos princípios que ordenam o próprio cosmo. Assim, o homem, como parte desse cosmo, deve orientar sua vida prática 

por esses princípios. A ataraxia, imperturbabilidade, é o sinal máximo de sabedoria e felicidade, já que representa o estado no 

qual o homem, impassível, não é afectado pelos males da vida.  
3 Epicurismo Doutrina de Epicuro e de seus seguidores segundo a qual, na moral, o bem é o prazer, isto é, a satisfação de 

nossos desejos e impulsos de forma moderada. Segundo Epicuro, o prazer é o começo e o fim da vida feliz e constitui o Bem 

supremo, cujo modelo perfeito nos é fornecido pela vida de delícias levada pelos deuses. Mas trata-se de um prazer obtido 

apenas no término de um discernimento reflectido. 



 

17 
 

poderia estabelecer um vínculo com os antigos, onde se constatava existir o melhor do 

humanismo. 

Por isso, diz Eugénio Garim, “o retorno aos clássicos não é (como 

frequentemente se pensa) o retorno à pureza da língua [...]. Não é uma questão 

de bem escrever, mas de bem pensar”. Os autores antigos são lidos por suas 

qualidades humanas, por ser possível servir-se de suas criações e de sua 

experiência para nossa própria orientação de vida. Trata-se de recuperar através 

de seus escritos o que se criou e se fez de mais excelente no passado da 

humanidade, visto que é por espelhar-se em tal experiência (imitatio) que cada 

homem pode atingir sua própria excelência, a virtude. A ideia é a da 

exemplaridade cultural e moral dos grandes homens do passado; de onde o 

empenho em ressuscitá-los através de seus escritos, de conversar com eles 

(CARDOSO, 2017: 25) 

 

É importante destacar que Morus encontra suporte na língua greco-latina clássica, pois a língua 

latina e grega no contexto medieval era barbarizada, directa e intensamente associada a 

teologia, e com isso, instrumentalizada, tal como se observa na interpretação que se faz de 

Platão e Aristóteles para justificarem o medievo. Morus compreendeu que somente pela língua 

original poderia aceder aos clássicos tal como refere (idem) que perante o texto, trata-se de 

penetrar seu sentido e realidade autêntica, viva, com suas feições particulares, com o sentido 

que tiveram para os próprios autores. Para dialogar com Platão, para tornar-se seu discípulo é 

preciso reencontrar o verdadeiro, o genuíno Platão; reencontrá-lo na sua legitimidade. Não se 

buscam mais as ‘autoritates’ medievais, mas os ‘autênticos’; não mais as ideias do texto, mas 

o texto exacto, a tradução literal, o comentário filológico e histórico, para restituí-los em seu 

sentido original e dar-nos acesso, com o que é vivo e directo, aos seus autores. 

Em suma, o humanismo permitiu a Morus, estabelecer uma base para a crítica da sociedade do 

seu tempo e com isso, fundamentar o seu pensamento, trazendo à tona a ideia da valorização 

do conhecimento bem como o valor da ética e da moral no contexto da convivência entre os 

homens. 

2. A instabilidade das estruturas sociais: desequilíbrio e injustiça sociais  

Para entender o contexto de emergência do pensamento de Morus, torna-se necessário e 

relevante discorrer em torno da sua maior obra intitulada Utopia, publicada em 1516 onde sob 

a ‘Umbrella’ de Rafael denuncia as injustiças da sociedade feudal do seu tempo “A primeira 

parte é o espelho fiel das injustiças e a miséria da sociedade feudal”(MORUS, 1995: 7), bem 

como, o segundo livro apresenta o seu projecto utópico.  



 

18 
 

Uma das principais características sob ponto de vista socioeconómico e político evidenciado 

por Morus, foram as rápidas e crescentes transformações que levaram as massas populares a 

um nível de pobreza extrema. Morus, sentia-se insatisfeito com as injustiças e a miséria da 

sociedade feudal, (Sentia repugnância pela vida parasita e faustosa da corte).  

Na perspectiva de Morus, a crescente miséria e o desemprego generalizado levava os pobres à 

marginalização, uma vez que, sem outra forma de sustento ou ocupação além do trabalho 

agrícola que também encontrava-se em ruínas, a sua alternativa era na sua maioria, a vida na 

ilegalidade. Esse ciclo de pobreza era precipitado pela expulsão das classes mais baixas de suas 

habitações, forçando-as a vender suas terras e bens a preços irrisórios, muitas vezes abaixo do 

valor real, o que resultava no esgotamento completo de seus recursos materiais dos quais 

escassamente dispunham. Diante desse cenário, o roubo surgia como uma última tentativa de 

sobrevivência, tendo como resposta a punição severa, como a pena de morte por enforcamento, 

uma prática instituída pela rainha Isabel, que reflectia a opressão do Estado diante da crescente 

pobreza e desespero social. 

 

Eis aí pessoas expostas a morrer de fome se não têm o ânimo de roubar. Terão 

eles, na realidade, outras possibilidades? Procurando emprego gastam a saúde 

e as roupas; e quando se tornam descorados pelas moléstias e cobertos de 

farrapos, os nobres lhes têm horror, desprezando os seus serviços. Os 

camponeses mesmo não os querem empregar (MORUS, 1972: 25). 

 

 

O primeiro aspecto a considerar nas observações efectuadas por Morus, a nascente indústria da 

lã, fez com que inúmeras terras fossem transformadas em pastagens de carneiros, como 

consequência, uma multidão de camponeses viu-se reduzida à miséria, visto que, bastava um 

único pastor ou vaqueiro, eliminava a necessidade de trabalho manual em grande escala, 

tornando desnecessários os muitos que antes estavam empregados nas tarefas agrícolas. Um 

segundo aspecto que contribuiu significativamente para o aumento de pessoas cada vez mais 

carenciadas, foi a matança de carneiros por uma epizootia, pelo que, o preço das lãs subiu 

drasticamente, e os operários mais pobres já não podiam comprar.  

Eis de novo uma multidão de gente sem trabalho. É verdade que o número de 

carneiros cresce todos os dias; mas nem com isso o preço baixou; porque se o 

comércio de lãs não é um monopólio legal, está, na realidade, concentrado nas 

mãos de alguns ricos açambarcadores que nada pode constrangê-los a vender a 

não ser com altos lucros (ibidem, 31). 

 

O sistema, ao invés de promover o bem-estar colectivo, reforçava as disparidades, criando um 

círculo vicioso de pobreza e exclusão. No sistema feudal, segundo Morus (1972: 64) os 

pregadores de sua época distorciam também a moral cristã, adequando-a aos maus costumes 



 

19 
 

que perpetuavam. Para ele, os líderes religiosos haviam deixado de ser verdadeiros guias 

espirituais e se tornaram defensores de um sistema em que o pecado era mascarado pela 

hipocrisia e pela manipulação da palavra de Deus.  

A título de exemplo: a reforma protestante. A religião foi corrompida para consolidar os 

interesses de uma elite, enquanto os vícios da sociedade eram ignorados ou até aceites, e a 

virtude, marginalizada. O poder da Igreja, em vez de ser exercido em nome da moral cristã, 

tornou-se uma ferramenta de controle social, garantindo a segurança dos vícios da classe 

dominante. 

Morus teve a pretensão típica de um humanista cristão: reduzir a pobreza 

fazendo a riqueza recuar a patamares compatíveis com os de uma sociedade 

fraterna. E isto seria possível, segundo está expresso em sua obra, se todos 

recebessem tratamento indiferenciado em um novo ordenamento hierárquico 

(LOPES, 2004: 142). 

 

Em Utopia, Morus expõe como o poder religioso e secular estavam frequentemente 

entrelaçados, mas também em conflito. A Igreja, em vez de ser uma instituição moral e 

espiritual, muitas vezes se tornou parte do sistema político que perpetuava injustiças e 

desigualdades. Governantes como Henrique VIII usaram a religião para reforçar seu poder, 

enquanto a moral cristã foi distorcida para servir aos interesses da elite dominante. A 

‘sobreposição do poder da Igreja’, como exemplificado no caso de Henrique VIII, implicava 

que a Igreja ultrapassasse seus limites originais, tornando-se uma força política.  

 

 Na visão de Surtz (1957: 49) tanto os cargos políticos bem como religiosos eram sempre 

ocupados por membros escolhidos por sua linhagem e nobreza, e não pela sua virtude, 

aprendizado e prudência e “o resultado era a nomeação de homens estúpidos, tolos e 

corruptos” (SURTZ, 1957: 49) que se valiam da promulgação de legislação e da autoridade do 

Estado para beneficiarem seus interesses financeiros e de propriedades particulares. 

3. O (des)equilíbrio económico-social criado pela sociedade feudal  

Thomas Morus realiza uma crítica contundente às desigualdades sociais e à injustiça 

prevalentes na sociedade de sua época, particularmente no que se refere ao sistema feudal e 

seus efeitos sobre as classes mais desfavorecidas. Ele denuncia a opressão e a escassez de 

oportunidades que caracterizavam a vida dos camponeses, operários e membros da classe 

clerical de baixa hierarquia, que se viam submersos na miséria, enquanto uma pequena elite 

concentra riquezas e privilégios. 

 



 

20 
 

A principal causa da miséria pública reside no número excessivo de nobres 

zangões ociosos, que se nutrem do suor e do trabalho de outrem e que, para 

aumentar seus rendimentos, mandam cultivar suas terras, escorchando os 

rendeiros até a carne viva. Mas tratando-se, ao contrário, de comprar um prazer, 

[estes nobres] são pródigos, então, até a loucura e à mendicidade. E não menos 

funesto é o fato de arrastarem consigo uma turba de lacaios e mandriões sem 

estado e incapazes de ganhar a vida. Caíam doentes esses lacaios, ou venha o 

seu patrão a morrer, e são jogados no olho da rua; Eis aí pessoas expostas a 

morrer de fome se não têm o ânimo de roubar. Terão eles, na realidade, outras 

possibilidades? (MORUS, 1972: 34) . 

 

Em Morus a sociedade inglesa, feudal, era caracteriza por ser uma sociedade miserável, onde 

inúmeros nobres aproveitavam-se do labor dos menos favorecidos, exploravam-nos de tal 

modo que criavam nos menos favorecidos a ideia de ser partidário de um e outro como condição 

para tornar suas vidas um pouco melhorada, isto é, uma redução mínima do sofrimento. A 

distinta hierarquia da Inglaterra aumentava seus rendimentos às custas dos menos favorecidos, 

no sentido em que o preço de sua liberdade estava em cultivar as terras dos senhores feudais. 

 

Em casos dos menos favorecidos ficarem doentes, este eram “jogados no olho da rua; porque 

é preferível nutri-los para não fazer nada do que alimentá-los enfermos [...] o herdeiro do 

defunto não está em condições de manter a domesticidade paterna” (idem). Os camponeses, 

agricultores e a maioria da população, na sua condição de alienação não deveria em momento 

algum adoecer, se adoecesse era expulso, em caso mais graves morriam como errantes nas ruas, 

porém em caso de viverem eram desprezados os seus serviços. 

Uma das passagens mais reveladoras de Utopia é quando Morus coloca em discussão a 

moralidade da pena de morte aplicada a pessoas que cometem crimes, como o roubo. Ele 

expressa sua profunda insatisfação com o sistema judicial que punia com extrema severidade 

aqueles que, muitas vezes, agiam por necessidade, como uma resposta à fome ou à falta de 

alternativas. O trecho em questão sugere uma reflexão sobre a hipocrisia do sistema que, 

enquanto pregava o perdão e a misericórdia, era implacável com os mais vulneráveis. “Minha 

convicção íntima, eminência, é que é injusto matar-se um homem por ter tirado dinheiro de 

outrem, desde que a sociedade humana não pode ser organizada de modo a garantir uma igual 

porção de bens.” (MORUS, 1917: loc.cit.,). Questiona ainda, a justiça de um sistema que, ao 

invés de corrigir as desigualdades e garantir oportunidades para todos, pune severamente os 

que, por necessidade, cometem crimes como o furto.  

 

Acreditava que a sociedade deveria ser organizada de maneira a garantir que todos tivessem 

uma ‘igual porção de bens’, o que evitaria que pessoas em situações desesperadoras tivessem 



 

21 
 

que recorrer ao crime para sobreviver. Diante deste cenário a igreja que deveria ser guardiã da 

moral cristã, estava directamente envolvida no apoio ao sistema de punição brutal que 

condenava à morte ou à prisão perpétua aqueles que roubavam, muitas vezes por necessidade, 

“E como! Deus proibiu o assassinato de nós, nós matamos facilmente por causa do furto de 

algumas moedas”(MORUS, 1972: 35). 

 O cenário exposto acima evidencia a hipocrisia e a falha moral da sociedade feudal, que não 

conseguia alinhar suas leis e práticas aos princípios de justiça e compaixão pregados pela 

religião. Por isso, Morus sentia-se insatisfação com as injustiças, a vida parasita e faustosa da 

corte.  

… a avareza do rei; outras causas de opressão o atormentavam. A nobreza e o 

clero possuíam a maior parte do solo e das riquezas públicas; estes bens 

permaneciam estéreis para a grande massa dos trabalhadores. Além disso, nessa 

época, os grandes senhores mantinham uma multidão de vassalos, seja por 

amor ao fausto, seja para assegurar a impunidade de seus crimes ou ainda para 

os utilizar como instrumentos de violência contra os vilões (MORUS, 1972: 

passim). 

 

 A ineficiência do sistema feudal era patente na falta de soluções para a classe menos 

favorecida, onde os campos agrícolas estavam sob controle de poucos, por isso, aqueles que 

eram despedidos ou que não tinham terras para cultivar não tinham para onde ir. A alternativa 

era se tornar um mendigo ou, como mencionado acima, recorrer ao roubo para sobreviver. Na 

sua concepção, o crime cometido por uma pessoa faminta ou sem recursos deve ser considerado 

de maneira diferente do crime de uma pessoa com poder e riquezas.  

A avareza e a ganância impõem a falta sobre a abundância da natureza, pois, o 

que a natureza liberal tem dado para ser comum a todos, os homens 

maliciosamente transformam em privado; o que ela tem feito visível e acessível 

é carregado, trancado, guardado e mantido longe dos demais por portas, 

paredes, ferrolhos, ferro, armas e leis. Dessa forma, a ganância e maldade de 

uma minoria impõem a falta e a fome diante da abundância da natureza e causa 

pobreza no meio das riquezas de Deus (SURTZ, 1957: 176). 

 

4. O Modelo Utópico de Morus: A Visão de uma Sociedade Ideal e seus Fundamentos 

Filosóficos 

4. 1. Vida e Obra 

Thomas Morus (1478-1535), foi filósofo, escritor, advogado, diplomata e estadista Inglês. 

Nasceu em Londres e foi filho dos juízes do banco de reis. Aos quinze anos foi colocado como 

pajem do cardeal Morton. Em 1497 foi à Inglaterra a fim de concluir seus estudos. Fazia 

legislação e se preparava para exercer advocacia. Um tempo depois da ascensão do Henrique 

VII, foi referendário e membro do conselho privado. Quando Henrique VIII abjurou do 



 

22 
 

catolicismo, Morus pediu demissão devido ao descontentamento quanto às escolhas do Rei. 

Foi condenado à prisão perpétua e ao confisco de todos os bens, pouco tempo depois foi 

condenado à morte por crime de alta traição.  

Das suas várias obras destacam-se: Diálogo contra as heresias, A Agonia de Cristo, Tratado 

sobre a paixão de Cristo, República de Martinho Lutero e Utopia da qual iremos nos deter na 

sua grande maioria. 

Morus sentia-se insatisfeito com as injustiças e miséria da sociedade feudal, (Sentia 

repugnância pela vida parasita e faustosa da corte). Manifesta a sua repugnância pela vida 

ociosa e desprovida de méritos da nobreza feudal, caracterizada por uma existência parasita 

que se sustentava às custas da exploração da classe menos favorecida. 

… a avareza do rei; outras causas de opressão o atormentavam. A nobreza e o 

clero possuíam a maior parte do solo e das riquezas públicas; estes bens 

permaneciam estéreis para a grande massa dos trabalhadores. Além disso, 

nessa época, os grandes senhores mantinham uma multidão de vassalos, seja 

por amor ao fausto, seja para assegurar a impunidade de seus crimes ou ainda 

para os utilizar como instrumentos de violência contra os vilões. (MORUS, 

2001:8). 

Na senda do dito acima, na sua maior obra intitulada Utopia, Morus (1972: 10) faz uma sátira 

contra todas as instituições de sua época, opondo-se e edificando uma sociedade imaginária, 

justa e ideal onde não existe propriedade privada, sem trabalho assalariado, sem gastos 

supérfluos, luxos excessivos e o estado funcionava como órgão administrador da produção 

intitulando-a como Ilha da Utopia. Como forma de garantir a justiça e ordenamento social, 

Morus teoriza uma sociedade fechada e sem propriedade privada “Uma sociedade onde o 

controle social é particularmente intenso” (NGOENHA, 1992: 180).  

4.2. O Modelo Utópico de Morus  

No Livro II de Utopia, sobre a ‘Umbrella’ de Rafael, Morus (2001: 61) debruça em torno da 

melhor forma de Constituição da República, com a descrição pormenorizada da Utopia, do 

governo, das leis e de todas as instituições da mesma ilha.  Descrevendo uma ilha fictícia que 

é o cenário de uma sociedade ideal, onde as problemáticas sociais, políticas e económicas da 

época de Morus são resolvidas de forma cabal através de uma organização socioeconómica, 

política e cultural diferente. Nessa sociedade utópica, a vida é regida pela justiça, igualdade e 

pela eliminação das desigualdades sociais e económicas. “A forma ideal de Estado consiste, na 



 

23 
 

verdade, na sua estrutura racional; a natureza fundamental de todas as comunidades políticas 

é descoberta pela razão”(ABBAGNANO, 2000: 49).  

 

A ilha de Utopia é composta por cinquenta e quatro cidades idênticas, com uma organização 

urbana e social padronizada. As casas, por exemplo, têm sempre três andares, são alinhadas e 

construídas de maneira uniforme, sem distinções de luxo ou ostentação. Essa uniformidade 

arquitectónica reflecte a busca pela igualdade entre os cidadãos, já que, em Utopia, a 

propriedade privada não existe. A ideia de propriedade comum é central na sociedade utópica: 

todos compartilham os bens e recursos de forma igualitária, sem a necessidade de possuírem 

propriedades pessoais. A propriedade não é absoluta, os habitantes da ilha, por exemplo, têm 

que trocar de casa a cada dez anos, e a distribuição das casas é feita através de sorteios, “o que 

impede a concentração de riqueza ou o acúmulo de bens pessoais” (MORUS, op.cit: 75). 

A organização da cidade e a vida cotidiana em Utopia seguem princípios racionais e 

organizados. “As ruas e praças são dispostas de forma a facilitar o transporte e proporcionar 

protecção contra os ventos, e os edifícios são construídos com conforto e elegância” (idem). 

Todos os aspectos do ambiente urbano são pensados para garantir a harmonia social e o bem-

estar colectivo, sem que haja desperdício ou luxo excessivo. 

Propõe uma alternativa na qual não existe trabalho assalariado nem excessos de consumo. Em 

Utopia, os cidadãos trabalham para o bem comum e não para a acumulação de riquezas 

pessoais. A distribuição de tarefas é feita de forma equitativa, e todos têm acesso a uma vida 

digna, sem a pressão do trabalho exploratório e sem os gastos supérfluos. 

 4.2.1 Estrutura da função pública da Ilha Utópica  

A cada ano, trinta famílias elegem um magistrado (denominado sifogrante ou filarco na 

modernidade). Esse grupo de dez magistrados, juntamente com suas trezentas famílias, fica sob 

a autoridade de um magistrado (protofilarco). De acordo com Mondin (2015: 20) Uma das 

principais funções dos magistrados (filarcos) consistia em prover e cuidar que ‘ninguém fique 

ocioso e entregue à preguiça. 

 Em um total de mil e duzentos magistrados, estes, após o juramento de votar no cidadão mais 

virtuoso e capaz, escolhiam, por escrutínio secreto, um príncipe entre os quatro cidadãos 

propostos pelo povo. O principado é vitalício, salvo se surgirem suspeitas de aspiração à tirania. 

“Reunir-se fora do Senado e das assembleias do povo para deliberar sobre negócios públicos 

é um crime punido com a morte” (MORUS, 2001: 86). Essas instituições tinham como 

objectivo impedir que o príncipe ou os tranibóras (os governantes mais poderosos) 



 

24 
 

conspirassem contra a liberdade do povo ou impusessem uma opressão baseada em leis 

tirânicas, ou ainda, que alterasse a forma de governo.  

Também é de uso que se não discuta no Senado assunto algum no próprio dia 

em que é apresentado, sendo a discussão marcada para a sessão seguinte. Deste 

modo, ninguém se encontra em situação de, depois de ter dito o que lhe veio à 

cabeça, se obstinar na defesa da sua opinião errada e repentina, sem qualquer 

meditação da sua utilidade para o bem comum (MORUS, 1995: 69).  

Morus pensou de tal forma para evitar que os magistrados tecessem reflexões precipitadas.  

Assim como, questões de grande importância eram discutidas nos comícios de alta relevância, 

onde as decisões eram inicialmente debatidas pelas famílias e, depois, submetidas à assembleia 

popular. Após as deliberações populares, os magistrados transmitiam a vontade do povo ao 

Senado para uma decisão final. 

 

 4.2.2 A agricultura como base de subsistência e engajamento dos cidadãos  

 Na ilha utopiana descrita por Morus, existe uma actividade principal e fundamental que regia 

a vida de todos os seus habitantes: a agricultura era uma actividade comum, ou seja, uma 

espécie de dever colectivo ao qual ninguém poderia se isentar. O tempo de trabalho diário era 

de seis horas, suficiente para suprir as necessidades básicas da população e assegurar as 

comodidades do cotidiano. Isso permitia que o cidadão utopiano tivesse tempo para se dedicar 

a outras actividades, como o estudo, o lazer e o cultivo da mente. “A actividade principal dos 

habitantes da Utopia é a agrícola: toda terra é dividida em fazendas-modelo, trabalhadas por 

todos os cidadãos em turnos”(MONDIN, 2015: 20). A produção agrícola não era apenas uma 

questão de subsistência, mas também uma maneira de garantir que os cidadãos estivessem 

engajados no bem-estar da comunidade.  

A agricultura era organizada de forma rotacionada, ou seja, os cidadãos alternavam entre o 

trabalho no campo e outras ocupações, de modo a evitar o desgaste físico e mental prolongado, 

o que permitia uma distribuição mais justa do trabalho entre todos. Essa prática visava 

preservar a saúde e o equilíbrio entre as diversas actividades que os utopianas realizavam. No 

entanto, como Morus descreve, “alguns tomam naturalmente gosto pela agricultura e obtêm 

autorização de passar vários anos no campo” (MORUS,1972:77). Essa permissão para 

dedicar-se exclusivamente à agricultura, caso a pessoa tenha afinidade com o trabalho, ilustra 

o incentivo à liberdade pessoal dentro dos limites das necessidades da comunidade. 

Na Ilha da Utopia, os cidadãos podiam consumir os produtos que produziam, com direito a 

desfrutar de produtos de qualidade, tanto em alimentos quanto em especiarias. Essa 

organização permitia uma vida de auto-suficiência, pois a maioria dos produtos era consumida 



 

25 
 

localmente. O que não fosse consumido pelas famílias era colocado em reserva, e o excedente 

era comercializado para os países vizinhos, permitindo uma troca justa e equilibrada, sem a 

busca por riquezas excessivas ou lucros desmedidos. 

Além da agricultura, os Utopianos eram educados em ofícios específicos que os tornavam 

competentes em diversas áreas de produção e artesanato. Alguns se especializaram no tecido 

da lã ou linho, outros trabalhavam como pedreiros ou oleiros, enquanto outros ainda se 

dedicavam ao trabalho com madeira ou metais. Esses ofícios não eram apenas meios de 

subsistência, mas também contribuem para o desenvolvimento individual e colectivo, 

garantindo que cada cidadão fosse capaz de desempenhar um papel activo na manutenção e no 

aprimoramento da sociedade. 

Os vestuários eram comuns a todos, sem distinção de classe ou status social. Cada família 

confeccionava suas próprias roupas, o que simbolizava a igualdade entre os cidadãos. As 

roupas, embora simples e práticas, não reflectiam ostentação, e todos eram tratados com a 

mesma dignidade, sem hierarquias visíveis na aparência externa. 

O objectivo final das instituições utopianas era garantir as necessidades do consumo público e 

individual, assegurando que cada um tivesse tempo suficiente para se libertar da "servidão do 

corpo". Em vez de viver uma vida subordinada às exigências incessantes do trabalho, os 

utopianos podiam cultivar livremente o espírito, desenvolvendo suas faculdades intelectuais 

através do estudo das ciências e das letras. Como Morus afirma, “cultivar livremente o espírito, 

desenvolvendo suas faculdades intelectuais pelo estudo das ciências e das letras” (MORUS, 

2001: 96). Era a chave para a felicidade plena, que na Utopia não se baseava no acúmulo de 

bens materiais, mas no aperfeiçoamento do ser humano enquanto indivíduo e membro da 

comunidade. 

 4.2.3 Do Monoteísmo ao laicismo religioso  

A religião na ilha da utopia, fundamenta-se numa divindade ‘eterna’ onde cada cidadão da ilha 

tem a liberdade de adorar ou cultuar a divindade de sua preferência. “O Estado não impõe aos 

cidadãos nenhuma religião, uma vez que a religião se reduz a um fato da consciência, e esta 

não pode ser violentada”(MONDIN, 2015: 20). 

Na Ilha da utopia era possível cultuar diferentes religiões, isto é:  

Existem diversas religiões, não só nas várias partes da Ilha, como em cada 

cidade. Alguns adoram o Sol, outros a Lua, outros ainda algum planeta. Há 

também quem venere como deus um homem, que vivera muito tempo atrás, de 

fama e virtude extraordinárias, venerando-o mesmo como o maior dos deuses. 

Contudo, os mais sábios de entre os Utopianos rejeitam todos estas crenças e 

acreditam num certo poder divino, desconhecido, eterno, inexplicado, acima 



 

26 
 

de toda compreensão humana, enchendo o mundo, não com a sua extensão 

corpórea, mas com a sua virtude e omnipotência. Chamam-lhe Deus-Pai. 

(MORUS, 1995: 62). 

Embora, Morus se mantivesse fiel à Igreja Católica, tendo até se oposto veementemente a 

Henrique VIII, que veio a ser demitido, preso e morto por lealdade da sua consciência. No seu 

projecto Utópico admite que as pessoas poderiam seguir diferentes caminhos religiosos, em 

detrimento da autoridade da Igreja Mãe. 

Cada um, porém, o concebe e venera a seu modo. A fé cristã coexiste com as 

outras e só é condenada e rejeitada a intolerância de quem condena ou ameaça 

os adeptos de uma outra confissão religiosa. A cada um é lícito procurar 

convencer os outros sem violência ou injúria e a ninguém é permitido violar a 

liberdade religiosa de outrem. Os Utopes crêem que o culto variado e diverso 

agrada a Deus e por esse motivo consentem que cada um creia naquilo que lhe 

prover (ABBAGNANO, 2000: 51).  
  

O que não era tolerado era o ateísmo, porque negando a imortalidade da alma e a existência de 

Deus, o indivíduo cai a inversamente na ociosidade e com falta de princípios morais e espíritos 

do estado. No entanto, aqueles que professavam não eram punidos apenas proibidos de difundir 

as suas opiniões, visto que na ilha da utopia não existe lugar para intolerância.  

4.2.4 As relações interpessoais e as viagens na Ilha da Utopia  

Na ilha utopiana, cada cidade deve ser constituída por seis mil famílias. Quando uma família 

cresce além da medida, o excedente é colocado entre famílias menos numerosas, de igual modo 

quando existe uma cidade com menos gente, o excedente vai preencher os claros das cidades 

menos povoadas. 

Para que o número prescrito de cidadãos não diminuía nem aumente 

excessivamente, decretou-se que nenhuma família – em cada cidade, em 

número de seis mil, além das famílias rurais – pode ao mesmo tempo ter 

menos de catorze ou mais de dezasseis crianças, dos 10 aos 14 anos: as 

crianças de idade inferior não têm limite. Esta limitação é facilmente 

observada e mantida, fazendo-se passar para uma família pouco numerosa os 

membros excedentes de uma família muito grande (MORUS, 1972: 77).  

 

 As instituições tinham como intento também tornar o vício por gastos excessivos e supérfluos 

impossíveis, por isso cada pai apenas ia à procura no mercado daquilo que era necessário para 

si e para os seus e não era exigido a ele dinheiro em troca. Os hospitais possuem abundância 

de todos os remédios e todas as coisas necessárias ao restabelecimento da saúde. “Seria além 

disso uma loucura ter o trabalho de cozinhar em casa um mau jantar, quando se pode ter à 

mão uma excelente e requintada refeição, no palácio” (ibidem,79). A Alimentação é 

distribuída para todos, e muitos na ilha não tem necessidade de cozinhar, sendo que pode-se 



 

27 
 

ter um bem melhor a alguns passos, ninguém era proibido de ir ao mercado querendo e buscar 

alimentos, para tomar em casa as suas alimentações.  

De acordo com Ngoenha (2018: 181) na sociedade perfeita teorizada por Morus, para visitar 

um amigo que viva na mesma ou noutra cidade, deve-se submeter uma série de normas 

restritivas, ou então, arrisca-se cair na escravatura caso haja algum impedimento e vão 

forçosamente. “Os viajantes se reúnem para partir em conjunto; muniam-se de uma carta do 

príncipe que é um certificado de licença e fixa o dia de regresso, oferecem ao viajante uma 

carruagem e é um escravo para cuidar dos animais” (MORUS, opcit:79). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

28 
 

CAPÍTULO II: A CRÍTICA AO PENSAMENTO UTÓPICO DE THOMAS MORUS 

O presente capítulo aborda uma reflexão crítica sobre o pensamento utópico de Platão e 

Thomas Morus, com o objectivo de analisar a viabilidade e os limites de suas propostas para a 

construção de uma sociedade bem ordenada. Diante disso, a crítica de Ngoenha a Platão é um 

dos focos também deste capítulo, pois ele vê na obra do filósofo grego um modelo que coloca 

os ideais de uma sociedade bem ordenada nas mãos de um pequeno grupo de governantes 

sábios e escolhidos, com base em uma visão elitista e aristocrática. Segundo Ngoenha, essa 

perspectiva exclui a participação activa do povo, o que resulta numa forma de utopia que, 

embora teoricamente justa, não leva em consideração a autonomia e a liberdade dos indivíduos. 

Este ponto é particularmente relevante na crítica ao autoritarismo disfarçado de idealismo 

presente no pensamento de Platão. 

A análise da impossibilidade de uma sociedade bem ordenada também é tratada de forma 

aprofundada. A crítica à ideia de uma sociedade perfeita e sem conflitos, como é proposta tanto 

por Platão quanto por Morus, é sustentada por uma visão de que a natureza humana é 

caracterizada por tensões, desigualdades e imperfeições, que tornam discutível a ordem social 

ideal. 

1. Conceito de Utopia 

A história mostra-nos com precisão que o conceito de Utopia surge com Thomas Morus ao 

intitular o seu romance Filosófico em 1516 por ‘Utopia’, mas também por trazer ideias 

utópicas, edificando uma cidade imaginária, justa e ideal. No entanto, A República, de Platão, 

publicada no ano 380 a.C. Veio a ser considerada a primeira utopia política existente na história 

“Ele foi o primeiro a orientar as instâncias morais em direcção a construção de uma sociedade 

mais justa, através do estabelecimento de instituições estatísticas e autolimitativas” 

(NGOENHA, 2018: 180). 

 

Pelo que o conceito passou a ser empregado de forma implícita também para referir exposições 

bem mais anteriores e posteriores a Morus. De acordo Silva (2009: 27), Morus quando inventou 

o termo ‘utopia’ designou-o por ‘nenhures’ ‘no hay tal lugar’, um lugar por definição não 

existente que se foi fundamentado ao longo da história. Consultando o Dicionário, com o 

propósito de especificar este conceito, citamos:  

A palavra descreve uma comunidade ideal, livre de conflitos, que incorpora um 

conjunto claro de valores e permite a completa satisfação das necessidades humanas. 



 

29 
 

As utopias envolvem normalmente um retrato sistemático da vida na sociedade 

imaginada ou, por vezes, a sua descrição como romance (GEIGER, 2011: 787). 

 

 

A palavra Utopia provém do grego ou+topos que significa ‘não lugar’ ‘lugar nenhum’, ilha 

ideal ou imaginária.“O Termo adquire um sentido pejorativo ao se considerar esse ideal como 

irrealizável e portanto fantasioso” (MORUS, 2001: 192). A utopia é um conceito ambíguo, 

marcado por uma interpretação negativa, especialmente entre filósofos de esquerda, como 

Marx, Engels e seus seguidores. Pelo que, vamos nos ocupar agora por explicar a concepção 

negativista do termo.  

Utopia é um conjunto de projectos irrealizáveis, é como um desejar tocar ao céu, é tudo aquilo 

que é impossível de alcançar ou realizar, uma ideia extremamente distante, projectos 

fantasiosos e inalcançáveis, com efeito, impossíveis de realizar.  

Durante muito tempo, com o termo utopia, que significava o irreal e o impossível, 

evocavam-se imagens e fantasias totalmente estranhas à realidade, indicavam-se todos 

os projectos promovidos com uma certa boa intenção, mas que não se podiam realizar. 

Falou-se, assim, da utopia como um pensamento vão, sem fundamentos, como uma 

flor de ilusão (NGOENHA, 2018: 182).  

O socialismo científico, corrente oposta ao socialismo utópico4Rotulara a utopia como um 

termo negativo, os seus expoentes: Marx e Engels. Estes implicaram a ingenuidade nos ideais 

dos socialistas utópicos, visto que, os socialistas utópicos não partiam de um método e uma 

construção teórica para responder às transformações que ocorriam por causa do capitalismo, 

“o cientificismo da teoria socialista de Marx se dá por meio da comprovação sobre o percurso 

material vivenciado pela sociedade ao longo de sua existência que foi propício ao surgimento 

de nova classe” (ENGELS, 1892: 7). Para os socialistas científicos era preciso a existência de 

um método científico para pensar o substrato social, e com efeito, acabaram acusando o 

socialismo utópico de ingénuo visto que apenas estava preocupado com o ‘dever ser’.   

 

Numa carta a Erasmo, Thomas Morus, inventor da palavra, enfatiza que a emprega no sentido 

negativo ou do “lugar nenhum”. Aliás, é notória a presença de palavras negativas nessa obra 

de Morus, isto é, de palavras que se iniciam pelo prefixo grego “a”, que também possui sentido 

negativo. Utopia significa, simultaneamente, lugar nenhum e lugar feliz, eutópos. Ou seja, o 

absolutamente outro é perfeito. Assim, a utopia pode ser concebida como uma:  

representação imaginada de uma sociedade que se opõe à existente a) pela organização 

da sociedade tomada como um todo; b) pela alteridade das instituições e das relações 

que compõem a sociedade como um todo; c) pelos modos segundo os quais o cotidiano 

é vivido. Essa representação, menos ou mais elaborada nos detalhes, pode ser encarada 

                                                           
4 A partir de 1848, começa-se a notar um declínio do socialismo utópico e um fortalecimento do socialismo científico tanto no 

meio intelectual da época quanto no movimento dos trabalhadores. 



 

30 
 

como uma das possibilidades da sociedade real e leva à valorização positiva ou negativa 

desta sociedade (BACZKO, 1978: 405). 

 

Ferreira, enfatizou na sua obra Totalitarismo e democracia que “O termo Utopia, tal como o 

termo romântico, na literatura, representam não a realidade, mas o espírito poético de 

imaginação, que, outras vezes, chega a confundir-se não mais com puro exercício da fantasia 

e imaginação, mas com a realidade”(FERREIRA, 2014: 79). Ao confundir as fantasias 

utópicas com a realidade, há o risco de desconsiderar os erros e as falhas da natureza humana, 

provocando movimentos totalitários ou autoritários que buscam realizar esses ideais de forma 

opressiva. Assim, a utopia, em vez de ser uma inspiração positiva para mudanças, pode se 

tornar uma armadilha ideológica, gerando mais sofrimento do que progresso. 

Ao considerar a coexistência de duas perspectivas antagónicas sobre a utopia e tendo abordado 

a primeira delas, dedicamos agora a nossa atenção para a segunda acepção semântica, “consiste 

a utopia numa idealização das vidas dos homens, ela pressupõe uma atitude crítica em face de 

formas históricas da realidade e uma exploração do campo diferencial das 

possibilidade”(MORUS,1972: 7). Possibilitando possíveis caminhos para a melhoria ou 

mudança do status quo. Victor Hugo considera que a utopia se configura como “a capacidade 

de antecipar conteúdos concretos que se realizarão num futuro mais ou menos longínquo” 

(HUGO apud NGOENHA, 2018: 182).  

 

Os defensores desta acepção, incluindo figuras como Platão, Thomas Morus, Tommaso 

Campanella, Ngoenha e Cabaço, concebem a utopia como uma ferramenta essencial para o 

exercício do controle sobre o destino humano. Para esses pensadores, a criação de utopias não 

é apenas um exercício teórico, mas um pressuposto fundamental para a construção de futuros 

possíveis, onde o homem, por meio da reflexão e acção racional, possa moldar as condições 

sociais e políticas de maneira mais justa e equitativa. Nesse sentido, a utopia emerge como uma 

metodologia de projecção para enfrentar os desafios da realidade presente e direccionar os 

esforços humanos para um futuro desejável para todos. 

O percurso histórico da utopia, em grande parte, é marcado por uma concepção pejorativa do 

termo, derivada do próprio sentido etimológico, que frequentemente a define como um 

pensamento vazio, desprovido de base sólida, como uma flor ilusória e, sobretudo, irrealizável. 

Tal interpretação reflecte a visão do socialismo científico que associa a utopia à fantasia e à 

impossibilidade de concretização como vimos acima. No entanto, no contexto da filosofia 



 

31 
 

africana, e em particular na perspectiva de Ngoenha “A utopia não é, como normalmente se 

crê, a celebração mais alta desta actividade fantástica, pelo contrário, esta sentencia a sua 

morte” (NGOENHA, 1992: 182), Ngoenha, ao problematizar essa visão, declara a morte da 

utopia sob a óptica de uma ideia desconectada da realidade, apontando para a necessidade de 

ressignificação do uso do conceito, de forma a torná-lo uma ferramenta concreta e 

transformadora no processo de construção de um futuro mais justo e possível. Em Morus apud 

Mossil (1995: 7) uma utopia é uma possibilidade que pode efectivara-se no momento em que 

forem removidas as circunstâncias provisórias que obstam à sua realização, entende-se 

‘circunstâncias’ como as situações que dificultam a materialização da utopia.   

Entendamos a utopia primeiro como uma crítica sobre o nosso próprio tempo, uma reacção ao 

presente que nos é dado a viver e num segundo plano como ‘a verdade do amanhã’, uma 

idealização eficaz a partir das nuanças e/ou controvérsias do presente, antecipação concreta dos 

projectos que se realizarão num futuro.  

 

O socialismo utópico partia da idealização de sociedades igualitárias e perfeitas. No socialismo 

utópico destacam-se três grandes pensadores: Saint-Simon (1760-1825), Charles Fourier 

(1772-1837) e Robert Owen (1771-1858). O socialismo utópico instaura-se com o fracasso da 

Revolução Francesa que tinha como lema: Igualdade, liberdade e fraternidade. 

A burguesia liberal se instalara no poder político, apesar da necessidade de 

encetar alguns acordos com os poderes monárquicos e de concordar com certas 

concessões à aristocracia. De outra parte, as cidades assistem a um crescimento 

bastante significativo, atraindo sectores populacionais dos meios rurais, de 

modo que a população urbana começa a crescer significativamente no interior 

de um novo quadro tecnológico (BARROS, 2014: 24). 

 

 

Os socialistas Utópicos entendem as Utopias como:  

Elas são quadros ou imagens, e indubitavelmente, quadros de algo que não 

existe, que é apenas imaginário. Geralmente, costuma-se considerá-las 

quadros-fantasia que não divaga, que não oscila de um lado para o outro, 

impulsionando por ocorrências alternantes, mas que se centraliza com firmeza 

tectónica em um elemento primordial e originário, o qual deverá ser elaborado 

por essa fantasia. E esse desejo primordial é o desejo. A imagem utópica é um 

quadro do que “deve ser”, e o que o autor desejaria que viesse a ser (BUBER, 

2007:14). 

De acordo com Buber (2007:20) Graças às polémicas de Marx e Engels o termo Utopia, passou 

a ser aplicado correntemente a um socialismo que impele à razão, à justiça e à vontade do 



 

32 
 

homem ordenar uma sociedade desarticulada. Como podemos observar os socialistas utópicos 

aspiravam uma reestruturação da sociedade.  

 

Na concepção de Dahrendof apud  Ngoenha (1992:181), a história das utopias é a história de 

um sector profundamente moral e polémico do pensamento humano. Mesmo se, de um ponto 

de vista realístico e político, eles podem ter escolhido meios discutíveis para formular as suas 

convicções, os pensadores utópicos conseguiram colocar nas próprias épocas as preocupações 

pelos defeitos e pelas injustiças das situações e valores existentes.  

 

Convém convidar também para o debate Collins que advoga que “Utopia […] na perspectiva 

de algo que se persegue para que, acto contínuo, se possa investir em um novo objecto, mais 

ambicioso” (COLLINS, 2010: 16) Pelo que, entendemos a utopia também como aquilo que 

não nos permite ficar estáticos, mas como uma bússola que nos permite alcançar ou aproximar-

nos dos nossos sonhos, projectos ou metas. 

 

Victor Hugo, advoga ainda que o Socialista Utópico é condenado a viver divorciado do seu 

tempo, já que ‘prepara o futuro estruturado da sociedade’. A utopia surge como uma negação 

ou ruptura com a realidade presente, oferecendo uma visão futurística da sociedade. Em sua 

essência, propõe a supressão de elementos negativos como opressão, exploração, dominação, 

desigualdade e injustiça, substituindo-os por valores positivos como justiça, bem-estar, 

igualdade e harmonia. 

Ora vejamos, Karl Benz, ao perceber as limitações dos meios de transporte existentes, idealizou 

e criou o primeiro automóvel, uma inovação que transformaria a locomoção humana. Seu 

Patent-Motorwagen marcou o início de uma revolução no transporte, encurtando distâncias e 

reconfigurando as dinâmicas sociais.  

Ora, se líderes como Nkrumah, Senghor, Machel, Cabral e Neto não tivessem vislumbrado a 

independência, muitos países africanos ainda estariam sob domínio colonial, continuando a ser 

explorados e subjugados. De acordo com Da Silva (2013:16) o conceito de utopia tem raízes 

bem mais antigas, às quais remetem à história da nossa sociedade. Manifestando-se toda vez 

que se imagina uma situação ideal, uma nova forma de se pensar o devir. Veja-se que a utopia, 

de acordo com este contexto surge quando o homem, ao se reconhecer como ser humano, busca 

transformar seu entorno para garantir sua sobrevivência e bem-estar. Desde a invenção do fogo, 



 

33 
 

que aquece e permite cozinhar os alimentos, até a criação de mecanismos para proteger-se das 

intempéries e a invenção do dinheiro como meio de troca, o homem projecta ideais que, ao 

longo do tempo, se concretizam em inovações, como edifícios, arranha-céus e avanços 

tecnológicos, reflectindo a constante busca pela melhoria de sua existência. 

 

Terminamos a presente explanação, trazendo à ribalta Gonçalves que advoga que “Utopia […] 

na perspectiva de algo que se persegue para que, acto contínuo, se possa investir em um novo 

objecto, mais ambicioso” (GONÇALVES, 2010:16). Pelo que, a utopia age como uma força 

dinâmica que nos impulsiona, funcionando como uma bússola que orienta nossa trajectória em 

direcção aos nossos sonhos, projectos e metas, evitando a estagnação e promovendo o constante 

movimento em busca de evolução e transformação. 

2. Crítica de Ngoenha à Platão e Morus 

As reflexões sobre o ordenamento das sociedades feitas por Platão e Morus possuem valores 

significativos que podem nos ajudam gradativamente a corrigir muitas das lacunas dos sistemas 

actuais, porém, ambas, platónica e de Morus, são, primeiro, conscientes ou inconscientemente 

totalitárias, como vamos verificar a seguir.  

O totalitarismo em Morus, quando cria uma lei sem que os outros intervenientes da sociedade 

concordem ou discordem, isto é, pensa o colectivo numa perspectiva individual, significando 

assim que a ilha utópica é apenas sonho do utopista. Na concepção de Ngoenha (2018: 182) a 

cidade utópica, perfeita, eterna, pode simplesmente acolher a fantasia política de um único 

utopista. É possível observar também que, em teóricos como Rawls e Rousseau, há também 

uma ênfase no aspecto individual na reflexão sobre o ordenamento social. 

Na República de Platão, verifica-se um controle da vida dos cidadãos de uma forma extrema, 

onde a cidade ideal teorizada é uma cidade totalmente fechada, regida por rígidas normas que 

visam garantir a harmonia e a justiça, suprimindo interesses individuais em prol do bem 

colectivo. 

…nenhum [homem] possuirá quaisquer bens próprios, a não ser coisas de 

primeira necessidade; em seguida, nenhum terá habitação ou depósito algum, 

em que não possa entrar quem quiser. Quanto aos víveres, de que necessitarem 

atletas guerreiros sábios e corajosos, ser-lhes-ão fixados pelos outros cidadãos, 

como salário da sua vigilância, em quantidade tal que não lhes sobre nem lhes 

falte para por ano (SILVA, 2009: 26). 



 

34 
 

Nesta senda, a propriedade deveria ser pública e não privada. Ela é pública não no sentido 

socialista da expressão, mas em um sentido exclusivista, no sentido que, homens privilegiados 

tinham um destino específico, uns no poder de domínio sobre os outros e outros alienados 

àqueles.  

Platão deixa claro que a democracia não era a melhor forma de governo, pois foi sob esse 

regime que seu mestre, Sócrates, foi condenado à morte. Para Platão, a democracia, ao priorizar 

a liberdade excessiva e a participação popular, resultava na instabilidade e no risco de 

governantes inadequados, colocando em risco a justiça e a ordem na cidade. Com efeito, 

“Platão teorizou uma sociedade fechada, criticou a democracia ateniense, mas a sua não foi 

uma crítica democrática, porquanto era dirigida a instaurar um regime totalitário” 

(NGOENHA, 2018: 182).  

Em Platão, leis geradas para a Kalipolis, deverão permanecer enquanto tal imutáveis. Qualquer 

que seja a transgressão é punível. Ademais, as instituições de igual modo, deveriam permanecer 

estáticas, isto é, não deveriam mudar.  

A estaticidade das instituições sociais por ele projectada devia ser conseguida 

através de uma rígida divisão de classes, introduzindo a censura, utilizando a 

educação como instrumento de condicionamento político, evitando ou 

reprimindo as inovações na legislação e na religião (DE OLIVEIRA, 2018: 

26). 

Teorizou uma sociedade fechada, o estado deveria exercer censura para as ideais que venham 

de outros locais e que possam ser consideradas nocivas para os cidadãos, pelo que, até os 

embaixadores das cidades quando regressassem do estrangeiro, deveriam passar por uma 

quarentena no seu regresso, de modo a não espalharem ideais estranhas e que podem ser 

nocivas para os cidadãos.  

Assim como Platão, Morus apresenta-nos uma ilha ideal onde o controle social é 

particularmente intenso. As viagens para outras cidades devem ser previamente informadas aos 

sifrograntes e traniboras, aqueles a quem eram confiados para a administração das famílias. Os 

cidadãos devem cumprir as normas restritivas emanadas, tais como: informar com antecedência 

e não exceder os dias concedido pelo príncipe para o regresso, caso um cidadão contradiga as 

normas suplantadas arrisca-se a cair na escravatura. 

Quando um cidadão deseja ir ver um amigo que mora noutra cidade, ou quer 

simplesmente ter o prazer de uma viagem, os sifrograntes e os traniboras 

consentem de boa vontade em sua partida se não houver impedimento razoável. 



 

35 
 

Os viajantes se reúnem para partir em conjunto; munim-se de uma carta do 

príncipe que é um certificado de licença e que fixa o dia de regresso (MORUS, 

2001: 108). 

Além do totalitarismo que subjaz nas ideias desses teóricos, também está implícita a ideia de 

utopias individualistas, na medida em que. “A cidade utópica é, portanto, o sonho de um só 

homem” (NGOENHA, 2018: 182).  São ideais de um só homem de acordo com as suas épocas 

e aspirações pessoais, pelo que, os habitantes na verdade aparecem apenas como ‘bonecos 

animados, não possuem percepção do bem ou do mal’, dado que, estas cidades perfeitas e 

utópicas acolhem somente no âmbito da sua idealização ideais políticos, sociais, culturais e 

identitários de um só homem.  

Platão partia do princípio de que (cada um deve ocupar o seu lugar na sociedade) pelo que, não 

pretendia de modo algum uma sociedade igualitária. Por isso dividia a sociedade em três 

classes: “mas o deus que vos modelou, aqueles dentre vós que eram aptos para governar, 

misturou-lhes ouro na sua composição, motivo pelo qual são mais preciosos; aos auxiliares, 

prata; ferro e bronze aos lavradores e demais artífices” (PLATÃO, 1949: 156). Cada uma 

destas classes deve receber uma educação adequada de acordo com a sua função na sociedade, 

os governantes deveriam estudar cerca de 40 anos e o melhor dentre eles é que podia ser o 

‘Filósofo-Rei’. A melhor forma de governo na sua concepção é a sofocracia que designou como 

governo dos sábios, que permite com que o governante governe a partir de um ideal que 

transcende o nosso mundo.   

Ngoenha chama a nossa atenção, ao compreender que a ‘cidade utópica’ pode acolher a fantasia 

política de um único utopista. “A cidade utópica é portanto, o sonho de um só homem, os seus 

habitantes carecem de uma percepção histórica, não possuem do bem e do mal qualquer 

percepção, mas são simplesmente bonecos idiotas”(NGOENHA,1992: 182). Com efeito, a 

cidade acaba por acolher os ideais de um único homem (o utopista), uma vez que, conforme a 

forma como Platão e Morus delineiam os seus projectos, parece que apenas eles detêm o 

discernimento necessário para superar a sociedade corrompida. Eles propõem soluções para os 

problemas da sua época, mas, ao fazê-lo, não parecem levar em conta as aspirações e os desejos 

das massas. Ambos projectam novas sociedades, livres dos males que conduzem os indivíduos 

ao abismo, ao egoísmo e às diversas formas de injustiça. No entanto, essa transformação se dá 

sem a consulta aos cidadãos sobre o tipo de sociedade que realmente desejam, o que levanta a 

questão sobre a legitimidade e a eficácia dessas mudanças impostas sem participação 

democrática. 



 

36 
 

“Se nós tivéssemos, […] simplesmente de imitar os homens ocidentais, o nosso futuro seria 

incolor, sem histórias e sem dimensão”(NGOENHA, 1992:183). Não teríamos alcançado a 

independência e acreditaríamos que a nossa raça é verdadeiramente inferior; assim, 

permanecemos escravos, sem a nossa dimensão histórica e sem perspectivas de um futuro 

promissor. Nessas cidades utópicas, o espírito deveria ser esse: tudo está previamente criado e 

projectado, e os indivíduos devem apenas seguir o que foi estabelecido, como um conjunto de 

regras imutáveis que não deveriam ser questionadas. 

Ademais, dentro do reino da utopia não poderão existir outras utopias, basta apenas seguir os 

desejos e o que fora emanado pelo magíster. “E, como na cidade utópica não se admite um 

segundo sonho, todos aqueles que ousaram sonhar diferentemente, pôr em dúvida a utopia dos 

dirigentes, foram vítimas da ortodoxia utópica dos primeiros; assim as revoluções tornaram-

se opressões, e os libertadores, ditadores”(ibidem, 184).  

Como podemos evidenciar, os grandes líderes dos movimentos africanos, na luta pela 

independência, tiveram sonhos grandiosos, coragem e determinação para transformar esses 

sonhos em realidade. Contudo, é importante destacar não apenas os ideais inspiradores que os 

impulsionam rumo à independência, mas também as duras e difíceis realidades enfrentadas 

durante os primeiros anos pós-independência. 

Após a independência de Moçambique, em 1975, Machel assumiu a presidência com um forte 

compromisso com a construção de uma sociedade socialista e a promoção da justiça social. No 

entanto, sua administração também ficou marcada por métodos autoritários e repressivos, 

especialmente no contexto de suas acções em relação à oposição política.  

As execuções públicas eram uma prática comum como parte de um regime autoritário e 

repressivo, essas execuções visavam eliminar qualquer tipo de oposição ao regime e afirmar a 

autoridade do governo. A prática estava inserida em um contexto de guerra civil, repressão 

interna e alinhamento com modelos socialistas que promoviam uma política de tolerância zero 

com a dissidência. Esse período de excepção ficou marcado pela violência política e 

centralização do poder nas mãos do Partido FRELIMO. Este é um exemplo de como utopias 

individualistas ou idealizadas por minorias, mesmo quando surgem com boas intenções, podem 

se tornar mecanismos de controle e repressão. 

 



 

37 
 

3. (Im)possibilidade das utopias colectivas 

A Utopia não é uma questão consensual pela forma como comumente é entendida, por isso 

existem dois eixos, um negativo e o outro positivo. Os primeiros teóricos da utopia de forma 

inconsciente também acabaram contribuindo significativamente para esta acepção negativa, 

contudo temos muito que aproveitar na forma como estes pensavam o substrato social de suas 

épocas. Tratava-se de um encaminhamento positivo, na medida em que, pensavam em utopias 

benéficas para a sociedade. 

Nossa proposta, tendo como base a visão Ngoeniana, é pensar o ordenamento social a partir de 

uma perspectiva abrangente, para que possamos observar conjuntamente o que está a falhar e 

criar-se possíveis estratégias para solucionar os problemas, e não cairmos vezes sem contas no 

pensamento reaccionário. 

O problema principal das sociedades africanas de hoje não é a escolha entre um 

partido de esquerda e um de direita, não é o capitalismo ou o socialismo, não é 

a tradição ou o progresso, não é a justiça ou a liberdade. O problema real 

consiste em dar ao povo a possibilidade real de escolher os próprios ideais, os 

próprios fins, não por intermédio de um partido, de um presidente, mas 

directamente. Do que os povos têm necessidade é antes de mais, de apropriar-

se do próprio destino, de assumir e guiar a própria história (NGOENHA, 2018: 

189). 

A participação efectiva e a projecção colectiva, pode ajudar-nos a resolver muitos problemas 

que assolam os países africanos, tais como: fome, desemprego, catástrofes, educação débil, 

guerras e instabilidades económicas. A criação de utopias colectivas possibilita a colocação do 

povo a decidir o que efectivamente quer para que o seu futuro e dos seus, seja diferente do 

presente. 

As utopias se idealizadas de forma colectivas têm como objectivo de acordo com Ngoenha 

(2018: 189), edificação de uma sociedade onde as fórmulas não sejam ditadas do alto nem 

desçam da capital, isto é, os indivíduos não devem ser ‘bonecos animados’ que devem fazer 

apenas o dito sem nenhuma objecção. O que Ngoenha chama de utopias colectivas pode-se 

equiparar ao que Mucale chama de agenda em comum pelas mesmas razões apontadas por 

Ngoenha, a necessidade da participação colectiva. 

Pela sua magnitude e complexidade, a Renascença Africana como Agenda e as 

agendas que devem perfazer não podem ser construídas esporadicamente e por 

um punhado de pessoas. O novo renascimento ou será holístico ou não existirá, 

isso quer em termos de abrangência de sectores quer em termos de 

envolvimento humano (MUCALE, 2023: 208). 



 

38 
 

A inclusão de todos torna-se cada vez mais necessária e justificável, ‘todo homem é um ser de 

direito’ portanto é imprescindível a sua participação na vida da polis. Por isso, reitera Mucale 

(ibidem) o que há de análogo dentro dos vários movimentos renascentistas e libertários é a 

criação de uma agenda comum, a vontade de ir mais longe caminhando uns com os outros. 

Tomando como exemplo Moçambique, quando redobrou esforços para a união na luta de 

libertação de Moçambique, foi possível unificar os partidos existentes naquela época a 

UDENAMO, MANI E UNAMO que propiciou a criação da Frente de libertação 

Moçambicana- FRELIMO. Este facto foi possível graças à vontade colectiva rumo à 

independência nacional. 

Enfrentamos também a carência de novas propostas utópicas que possam efectivamente 

orientar a construção de um futuro mais justo e bem estruturado, por isso urge a necessidade 

de pensarmos o mais urgente possível que tipo de utopias seriam benéficas para nós e para as 

gerações vindouras. “Faltam utopias!- gritam os libertários, lamentando a indirecção, o 

desnorte, dos processos políticos hoje. Para onde nós vamos?” (CASTIANO, 2023:314). Para 

onde nós vamos nos questionarmos também, será que somos hábeis de pensar um futuro com 

as nossas próprias cores e anseios? Castiano em Inter-muntu retrata as desigualdades ainda 

prevalentes em países como Angola, que são reflexos da não existência de agendas comuns.  

Este outro “país” pode ser visto e visitado em poucos segundos. Deste lado de 

cá da cidade, da cidade-cimento, carros rápidos do último modelo, ambulâncias 

apressadas, bancos a lutarem pelo espaço para se estabelecer, reclames das 

companhias de telemóveis a agredir a nossa vista. Do lado de lá, quase que no 

estrangeiro, casas precárias em que, para não voar a cobertura, se põe pedras 

para pesar, ruas lamacentas por causa da água que escapa dos esgotos, anúncios 

de médicos “tradicionais” que curam tudo, mas principalmente problemas de 

ereção em casa, etc (ibidem, 315). 

As desigualdades urbanas, especialmente em contextos de rápido crescimento e urbanização 

como Luanda, são reflexos claros da falta de políticas públicas eficazes e de agendas de 

desenvolvimento que integrem de forma equitativa todas as partes da cidade. O contraste entre 

áreas de grande prosperidade e outras marginalizadas não é apenas uma questão de disparidade 

económica, mas também de ausência de um plano urbano que considere o desenvolvimento 

como um processo inclusivo. Como ilustra Castiano em Inter-muntu, ao comparar dois mundos 

tão distintos dentro da mesma cidade, nota-se que a falta de uma agenda clara de 

desenvolvimento urbano e social resulta numa separação visível entre os "do lado de cá" e "do 

lado de lá", em que a cidade se fragmenta em duas realidades paralelas. Se existisse 



 

39 
 

compromisso com o desenvolvimento integral, provavelmente as diferenças entre estas áreas 

não seriam tão acentuadas. 

São contrastes que levam a crer que a geração das Utopias, do angolano 

Pepetela, “já era”. Ao menos, naqueles tempos de Machel, Neto, Cabral, Sekou 

Touré, Nkrumah e outros, sabíamos o sonho deles. Os seus discursos 

embalavam-nos dias e noites com promessas de um futuro “melhor” contra um 

passado degradante. Quem não sabia para onde íamos? Quem não acordava de 

manhã e dizia, orgulhoso, para si mesmo e para os seus filhos: “vamos trabalhar 

para o nosso país crescer!”(CASTIANO, 2023: 317). 

A problemática da divisão social não é exclusividade de Luanda, mas também se reflecte em 

Maputo, como observa Ngoenha, onde a Marien Ngouabi simboliza a linha de separação entre 

os "pretos ricos" e os "pretos pobres". Essa disparidade é evidente no contraste entre as áreas 

urbanas e periféricas, onde as elites desfrutam de clínicas de alta qualidade, carros de luxo, 

escolas privadas de excelência, enquanto nas periferias, a realidade é bem diferente. Esse 

cenário evidencia a urgente necessidade de políticas públicas que reduzam essas desigualdades 

e promovam um desenvolvimento urbano e social mais inclusivo. 

Os dois grandes teóricos da utopia por nós apresentados nas suas respectivas abordagens, 

oferecem importantes linhas orientadoras para o pensamento sobre o ordenamento social. 

Contudo, suas propostas, embora inovadoras, apresentam limitações quando estes apresentam 

ideias totalitárias e a engendram utopias individualistas. Embora esses diagnósticos críticos 

sejam valiosos para compreender os dilemas da sociedade contemporânea, a visão de uma 

utopia, que desconsidera ou subestima o papel activo do colectivo na construção de soluções, 

tende a ser limitada e alienante. Ao focar no fracasso das tentativas anteriores de harmonia 

social, esses teóricos falham, em certa medida, ao não enfatizar o potencial transformador das 

relações colectivas. 

Neste contexto, a nossa proposta destaca a necessidade de envolver o colectivo de forma 

efectiva na construção de uma sociedade bem ordenada. Acreditamos que um modelo social 

bem-sucedido não pode ser alcançado apenas por meio de visões individuais ou de elites 

isoladas, mas deve ser fundamentado na participação activa de todos os membros da sociedade. 

O envolvimento do ‘todo’ garante que as soluções propostas não sejam apenas respostas para 

os problemas de uma parte do todo, mas representam um esforço colectivo para superar 

desigualdades e criar uma convivência harmoniosa. Além disso, a inclusão máxima do 

colectivo fortalece a coesão social, estimulando uma maior empatia e compreensão mútua entre 



 

40 
 

as diferentes camadas e grupos, factores essenciais para a construção de uma sociedade que, 

ao mesmo tempo, respeite as individualidades e promova o bem comum. 

Importa destacar que o essencial do que está a priori e a posteriori a utopia de Thomas Morus 

além do que já vimos anunciando. A Utopia de Morus pode ser vista de uma forma normativa, 

bem como, um elemento totalizante e até totalitarista, uma vez que sugere que é possível 

alcançar um futuro melhor ao seguir certos princípios e valores rígidos. Oferecendo uma visão 

de como a sociedade poderia ser transformada para chegar ao ideal. Para Lopes (2004: 98) a 

utopia de Morus não é apenas uma crítica ao presente, mas também uma fonte de esperança e 

inspiração para o futuro.  

Segundo Collins (2010: 49) o normativismo existente em Morus apesar de ter um objectivo 

promissor sofre de algumas patologias, algumas das quais a longo prazo poderiam se 

manifestar de variadas maneiras, tais como a intensa inflação legislativa acompanhada de altos 

índices de ineficácia normativa a longo prazo, ainda, pois entende-se que a natureza humana é 

em si dinâmica, e os pressupostos jurídicos que Morus apresenta são simplesmente de 

estabilidade e não da dinâmica da própria cidade. Com base neste aspecto verifica-se algum 

esquecimento da finalidade última das normas. A ausência de interesse da população em geral 

pela discussão de temas político-jurídicos, isto é precipitado pelo facto do indivíduo ser 

considerado apenas na sua colectividade e não na sua singularidade.  

 

A Utopia de Morus é totalizante e totalitarista, porque em primeiro lugar abarca todos aspectos 

da sociedade bem como dos indivíduos, ela abarca desde os aspectos económicos, políticos e 

sociais até aos morais, pois daí partiria a organização completa da sociedade. Apesar de olhar 

sempre para o bem comum, utopia de Morus é totalitarista na medida em que outro é 

simplesmente convocado para cumprir, para agir em face ao que já foi determinado de forma 

unilateral, é um falar para em virtude um falar com comparando ao pensamento de Habermas 

no seu agir comunicativo. Não obstante, o pensamento de Morus nesta visão intenta a:   

O nível de crítica interna ao sistema se aproxima do zero absoluto quando os 

indivíduos não conseguem se desvencilhar das necessidades impostas 

artificialmente e as verdadeiras carências vitais e espirituais são sufocadas de 

modo sistemático. Isso gera uma espécie de bestialização social, situação na 

qual o protesto individual passa a ser visto como algo impotente e mesmo 

ridículo. (MARCUSE, 1982: 54) 



 

41 
 

A organização social a que se propõe soa como se fosse um elemento que ao mesmo tempo 

que se preocupa com o indivíduo ou a sociedade de um ponto de vista geral, acaba eliminando 

parte desta ao conceber de forma implícita ideias como a eliminação da diversidade. Isso 

considera-se pelo facto de se entender que embora se procure o bem-estar comum, observa-se 

que Morus defende uma alienação implícita das individualidades, ou seja da subjectividade de 

modo geral, restando apenas cumprir tudo quanto todos devem fazer, pois ao nível da utopia 

não existe o poder, mas sim o dever. É uma espécie de um imperativo categórico que já é 

imposto não pela nossa consciência mas sim pelas leis a priori a nós individuais. Por essa razão 

na utopia de Morus, a sociedade tem uma maior preponderância em relação ao indivíduo.  

Para Silva (2009: 102) na organização social na concepção das leis, na economia bem como no 

trabalho até na vida quotidiana percebe-se que em nenhum momento estes elementos 

corroboram em olhar o indivíduo como um ser singular, único, diferente em suas escolhas e 

vontades. Não obstante Morus, pretenda mudar a situação do seu tempo através da utopia, até 

que ponto pode se dizer que Morus, não faz o mesmo, para não dizer pior que o que fora feito 

no seu tempo? Em que medida se pode dizer que todo o projecto de Morus culmina com a 

felicidade dos seus habitantes? Será que todo o projecto utopiano insere na criação daquilo que 

se pensa que seria felicidade para os outros sem, no entanto, permitir a manifestação da sua 

subjectividade em nenhum momento. 

É radical, ao buscar a liberdade e a felicidade individual e pública, graças à reconciliação entre 

homem e natureza, indivíduo e sociedade, sociedade e Estado, cultura e humanidade, e à 

restauração de valores esquecidos ou descurados como a justiça, a fraternidade e a igualdade. 

A transparência é considerada o princípio fundamental da nova sociedade, que não oculta nem 

dissimula nenhum de seus mecanismos e nenhuma de suas operações, mas há que assumir que 

esta não é suficiente para fundamentar a utopia. Os detalhes, por seu turno, servem para dar 

concretude à nova sociedade imaginada e cada detalhe exprime o todo e o simboliza. Dessa 

maneira, as instituições são signos do novo, do todo e da interiorização colectiva da boa 

sociedade. 

 

O fundamental a se ter em consideração, é que esse discurso não é um programa de acção. Em 

outras palavras, o utopista é um revolucionário ou um reformador consciente do carácter 

prematuro e extemporâneo de suas ideias. No entanto, o discurso utópico pode inspirar acções 



 

42 
 

ou uma utopia praticada, que assume o risco da história, mas com a finalidade de alcançar o 

fim da história ou do tempo e atingir a perenidade. 

 

O pensamento Morus ao desenvolver o seu ideal de utopia ‘peca’ por não perceber o essencial 

do problema que pretende resolver, isto é, Morus, identifica sim os problemas havidos no seu 

tempo. Mas afixou-se apenas nos efeitos: corrupção, nepotismo, degradação social, económica 

e política, a quebra dos valores morais e religiosos etc. Tudo isso corresponde a problemas, 

mas o que Morus não verificou é o facto de todos estes problemas derivam da natureza humana. 

Não tendo sido verificado este aspecto na concepção do seu projecto, que garantias se tem 

efectivação deste? Esquece-se da natureza humana em todos os seus sentidos.  

4. A Pós-modernidade e o individualismo exacerbado: o desafio para a utopia 

contemporânea  

Com o advento da pós-modernidade, emergiu também o individualismo exacerbado, que se 

configura como um dos factores centrais para o desinteresse crescente pela vida pública nos 

tempos contemporâneos. A sociedade, cada vez mais centrada na busca por bens e prazeres 

individuais, têm dedicado pouca atenção à observação do conjunto social, ao que está a 

acontecer ao nosso redor e, sobretudo, pensar o futuro numa perspectiva colectiva.  

…a passagem da fase “sólida” da modernidade para a“líquida” ou seja, para 

uma orientação que as organizações sociais […] não podem mais manter sua 

forma por muito tempo, pois se decompõe e se dissolvem mais rápido que o 

tempo que leva para moldá-las e, mas uma vez reorganizadas, para que se 

estabeleçam (BAUMAN, 2007: 7). 

As relações entre as pessoas na sociedade tendiam a mudar e estabeleceu-se uma nova forma 

de pensar a sociedade, quando as relações se liquidificam surge o individualismo exacerbado 

as pessoas passam a se excluir, passam a viver num mundo solitário, pese embora composto 

por bilhões de cidadãos, as pessoas não se conhecem, não se promovem e não conversam. O 

projecto de vida da pós-modernidade é que cria o homem narciso, de um indivíduo voltado 

para si mesmo. “Esse tempo desfaz-se diante dos nossos olhos; […] a confiança e a fé no futuro 

dissolvem-se, nas manhãs radiosas da revolução e do progresso já ninguém acredita, 

doravante o que se quer é viver já, aqui e agora, ser-se jovem em vez de forjar um homem 

novo” (LIPOVETSKY, 1983: 4). Um homem virado a si mesmo, virado ao seu consumo, um 

homem sem empatia com o próximo, primeiro a si mesmo, em segundo lugar a si mesmo e só 

depois o outro, tudo faz para satisfazer o seu próprio ego, e o outro, mais tarde e muitas vezes 

nunca. 



 

43 
 

Diz ainda Lipovetsky (1983: 4), que há um individualismo puro, desembaraçado dos últimos 

valores sociais e morais, o homem preocupa-se em apenas viver o presente e não em função do 

passado ou do futuro. O pós-moderno vive para ele mesmo sem preocupar-se com as tradições 

tão pouco com os que irão nos suceder. O futuro mostra-se ameaçado e incerto, mas ao mesmo 

tempo a uma total desvalorização do passado, a par desta indiferença perante o tempo histórico 

instaura-se o narcisismo colectivo, uma crise generalizada do eu. 

 

A “comunidade”, como uma forma de se referir à totalidade da população que 

habita um território soberano do Estado, parece ser mais destituída de 

substância. Os laços inter-humanos que antes teciam uma rede de segurança 

digna de um amplo e contínuo investimento de tempo e esforço, e valiam o 

sacrifício de interesses individuais imediatos […] se tornam cada vez mais 

frágeis e reconhecidamente temporários (BAUMAN, 2007: 9). 

É por estas constatações que Bauman vai advogar que é preciso resgatar os sólidos na 

modernidade, visto que se tornaram em fluidos. Ademais, há uma morte evidente da ideia de 

colectividade, o indivíduo está preocupado com os meios para satisfazer os seus próprios 

apetites e prazeres, “a busca sem hesitação a própria felicidade e dar a preferência aos 

objectos que lhe trarão o máximo de satisfação” (BAUDRILLARD,1929: 68). Trazemos a 

ribalta a pós-modernidade e o exacerbado individualismo, para fazer jus ao facto de que o 

espírito de colectividade se dilui na nova era, sobretudo a nível das relações interpessoais como 

vimos acima.  

Portanto, ao considerarmos o impacto da pós-modernidade e do individualismo exacerbado, 

surge uma reflexão crucial sobre a viabilidade de uma sociedade bem ordenada. O 

enfraquecimento das estruturas colectivas e o crescente foco no interesse próprio revelam um 

cenário onde a coesão social se torna cada vez mais difícil de alcançar. A diluição dos valores 

tradicionais e a primazia das satisfações pessoais dificultam a construção de um espaço público 

comum, o que levanta a questão de até que ponto é possível, ou desejável, resgatar a ideia de 

uma sociedade solidamente estruturada em torno de princípios colectivos, sem que o indivíduo 

seja absorvido por sua busca incessante por prazer e realização pessoal. 

 

 

 



 

44 
 

CAPĹTULO III: UTOPIA: PARADIGMA PARA EXISTÊNCIA DE UMA 

SOCIEDADE BEM ORDENADA 

Neste capítulo, procuramos explorar como a utopia pode ser um paradigma eficaz para a 

concepção de uma sociedade mais justa e equilibrada, reflectimos também sobre exemplos de 

utopias passadas e como elas podem ser aplicadas no contexto contemporâneo, com particular 

ênfase nas realidades de Moçambique. 

Através da análise das ‘Utopias Moçambicanas Dispotizadas’ e de propostas de sistemas como 

o federalismo, propomos um modelo que, além de responder aos desafios do presente, aponta 

para um futuro promissor. 

Serão também examinadas as bases da utopia como um modelo para o ordenamento social, 

considerando a educação, a ecologia e a unidade nacional como pilares centrais. A educação 

será vista como um motor de transformação, essencial para garantir que todos os cidadãos 

tenham acesso ao conhecimento e ao desenvolvimento pleno de suas capacidades. A ecologia, 

por sua vez, é apresentada como uma componente fundamental para garantir a sustentabilidade 

e o equilíbrio ambiental, que, por sua vez, alimenta a qualidade de vida de todos os cidadãos. 

E, por fim, a unidade nacional será abordada como um elemento vital para a integração das 

diversas comunidades do país, proporcionando coesão e uma visão comum de futuro. 

1. Utopias Moçambicanas Distopizadas: Desafio de recriar projectos sociais colectivos 

  

Para salutar um eventual debate em torno das distopias moçambicanas torna-se necessário 

clarificar (Distopizadas) o termo descreve justamente o fenómeno de ideais ou promessas 

utópicas que, com o tempo, se transformam em algo ilusório ou fracassado. 

Em um contexto específico, como no caso das distopias moçambicanas, a ideia se conecta com 

as visões de uma sociedade ideal ou de progresso que não foram plenamente alcançadas. Ao 

invés de se tornarem uma sociedade próspera e justa (como imaginado inicialmente), essas 

utopias podem ter se convertido em realidades cheias de desafios, desigualdades ou outras 

falhas graves, configurando um cenário distópico. 

A título de exemplo, 

A finalidade da nossa luta não é só destruir. É primeiro, e principalmente, 

construir um novo Moçambique, onde não haverá fome e todos os homens 

serão livres e iguais. Estamos a combater de armas na mão porque para 



 

45 
 

construir o Moçambique que queremos temos primeiro que destruir o sistema 

colonial português… e só depois disto seremos capazes de dispor da nossa 

força de trabalho e da riqueza da nossa terra (COMITÉ apud MONDLANE, 

1975:221). 

Se considerarmos promessas de transformações sociais e económicas que ocorreram durante a 

luta de libertação e após a independência de Moçambique, a expectativa de uma sociedade mais 

igualitária e livre é vista como uma utopia que, ao longo dos anos, foi ‘distopizada’ devido a 

problemas políticos, económicos e sociais não resolvidos. 

Ao reflectir sobre os 49 anos de independência de Moçambique, observa-se que diversas 

utopias foram progressivamente inalcançadas. 

Hoje, o número de utopias distopizadas (desconseguidas) nos 45 anos da nossa 

(in)dependência política são inúmeras. Umas pelos salazarismos da política do 

mundo, outras pelos percalços da nossa caminhada, mas, sobretudo, por termos 

transformado o imperativo social das utopias e quimeras individuais-centradas. 

(NGOENHA, 2021: 87).  

Ngoenha sublinha, de forma crítica e incisiva, a contínua falha nas promessas e ideais que 

marcaram o processo pós-independência de Moçambique. Ele destaca que, ao longo das 

décadas, o país tem se deparado com a constante incapacidade de concretizar objectivos 

fundamentais para o seu progresso e estabilidade. A afirmação de Ngoenha reflecte uma análise 

do fracasso em alcançar diferentes metas essenciais para a construção de uma nação justa e 

próspera. 

De acordo com o autor, como podemos perceber acima, a desconstrução dos projectos como: 

o socialismo, progresso, unidade nacional, paz, reconciliação e democracia sugerem uma 

sequência de fracassos em áreas estratégicas da sociedade moçambicana. Cada uma dessas 

falhas implica em uma série de promessas não cumpridas, que vemos como pilares para a 

edificação da Sociedade bem ordenada. Em um dos seus textos publicados na sua página do 

Facebook em 2023, Ngoenha usou o termo ‘desconseguimos’ fazendo alusão às várias utopias 

que se transformam em distopias ao longo da história. Percebe-se o sentimento de desilusão e 

um retrocesso nos processos de transformação social, económica e política que deveriam ter 

conduzido o país à consolidação de seus ideais de liberdade e justiça social. 

De forma muito contundente no mesmo texto afirma categoricamente que ‘desconseguimos a 

nação’, trazendo à ribalta a ideia de que, após várias tentativas frustradas ou não, de 

implementar ou não essas transformações, a identidade e coesão nacional parecem 



 

46 
 

comprometidas, sinalizando um desgaste nas fundações da própria unidade de Moçambique 

enquanto nação. A advertência de Ngoenha sobre a fragmentação social de Moçambique revela 

a importância de discutirmos temas como este, que são centrais para a compreensão dos 

desafios actuais do país. Sua análise sublinha a relevância da nossa monografia, pois nos impele 

a reflectir sobre como a busca por uma utopia pode moldar o futuro social e político da nação. 

Este cenário nos convoca a, mais do que identificar os fracassos passados, projectarmos um 

futuro onde a coesão e o desenvolvimento sejam possíveis. Assim, ao investir no resgate de um 

projecto utópico que una as diversas camadas sociais, nossa pesquisa se torna uma contribuição 

para repensar o papel da utopia na construção de um futuro promissor, enfatizando a 

necessidade de acções concretas que assegurem a integridade e a prosperidade de Moçambique. 

Actualmente, Moçambique vivência uma realidade marcada pela crescente disparidade entre 

as promessas feitas durante o processo de luta pela independência e a realidade socioeconómica 

do país. A desilusão generalizada é evidente em diversos sectores da sociedade, reflectida na 

crescente insatisfação de funcionários públicos em relação à gestão do governo, a revolta dos 

vendedores informais perante a falta de políticas eficazes de apoio ao sector, e a indignação 

popular diante das condições precárias de vida. Problemas estruturais como a miséria 

persistente, a precariedade dos serviços públicos, exemplificados pelos hospitais em condições 

precárias, o alarmante índice de desemprego e o sistema de educação que não é inclusivo, 

configuram um cenário de crise social e económica que afecta de forma fundamental o 

cotidiano dos moçambicanos. Essa realidade, que contrasta com as expectativas de um futuro 

mais justo e próspero, evidência as falhas na implementação de políticas públicas efectivas e a 

necessidade urgente de uma reavaliação crítica do modelo de desenvolvimento do país. 

A 25 de junho de 1975, Moçambique assistiu à descida da bandeira portuguesa e à elevação da 

bandeira moçambicana, assistiu-se a efectivação de uma utopia. ‘Se erguiam como grito de 

uma utopia que saia do espaço metafísico para o físico, do interior dos Moçambicanos ora 

oprimidos, tornou-se naquele momento independente’. Este facto deu-se indubitavelmente 

porque os indivíduos tinham em comum a mesma ‘vontade de libertação’. Pessoas, grupos de 

identidades étnicas diferentes ou regionais, uniram-se em prol do ideal comum à liberdade’. 

Foi nestes moldes que foi possível a independência através da vontade e do caminhar rumo ao 

mesmo objectivo e/ou ideal comum. “A primeira república conseguiu aglutinar pessoas que 

tudo separava, porque o foco era forte, porque conseguimos criar uma utopia na qual o Eu 

era Nós (José Cabaço) o que permitiu pensar que todos juntos construímos a nação 



 

47 
 

moçambicana” (NGOENHA, 2023:73). No entanto, as utopias dessa época não estão a ser 

sustentadas, e o país tem vivido sob a sombra das promessas não cumpridas, com um 

crescimento desigual e uma dependência crescente de forças externas. 

As distopias abrem espaço para a exploração e colonização: 

A distopia abre espaço ao retorno da(s) bandeira(s) colonia(is) com estrelas 

acrescidas de europeus que acompanham ou se fazem acompanhar de outras 

estrelas (americanos, chineses…). Os Ghorwane num motivo musical 

particularmente invocador (sathani-diabo), denunciam o retorno de 

colonizadores sob capa de doadores e pacificadores … (NGOENHA, 2021:87). 

Vozes há que advoga que o colono vem com uma nova investidura, de investidores e sobretudo 

doadores, instalando-se a partir das organizações não-governamentais e tem vindo a 

implementar diversos projectos em diferentes áreas, nomeadamente: Indústria extractiva, 

preservação da biodiversidade e gestão ambiental, agricultura, crescimento saúde, educação e 

sector de ajuda humanitária.  

Segundo o Centro para Democracia e Desenvolvimento [CDD] (2021) a província de Cabo 

Delgado tem sido palco de instalação de diferentes organizações governamentais e não-

governamentais, academia, organizações da sociedade civil e midia que tem implementados 

projectos em diferentes áreas com vista a materializar os planos que visam criar condições em 

termos de coesão social, ambiente de paz e harmonia. 

Como pudemos inferir diversas utopias não foram alcançadas, Ngoenha acredita que o facto 

de não termos conseguido alcançar abrimos espaço para a colonialidade epistémica e 

económica. Advoga ainda, a necessidade da criação de novas utopias só que desta vez 

colectivas em que toda manto-social possa estar envolvida. De acordo com Ngoenha (2021:92) 

as nossas utopias do passado também estão sem fôlego para seguir a corrida dos tempos em 

que vivemos, por isso precisamos recriar outras, novas, e acreditar nelas. Utopias 

colectivas/sociais que tenham em vista o benefício de toda a sociedade, garantindo a 

efectivação de democracia, um ambiente harmónico, mais justo e livre. “Então, retornemos ao 

Estádio da Machava o quanto antes, para não deixarmos que nos tirem o pouco de orgulho, 

de liberdade e de independência que ainda nos resta”(NGOENHA, 2021: 92). Desta feita, nós 

iremos decidir deliberadamente o tipo de futuro que queremos para nós e para as futuras 

gerações, preservando os ideias de justiça, igualdade e liberdade para todos. O Estádio da 

Machava é apresentado como um lugar metafórico da nossa epopeia existencial, dado que, foi 

onde nasceu a nacionalidade moçambicana e lá precisamos resgatar a nossa epopeia existencial. 



 

48 
 

Portanto, a criação de novas utopias colectivas é imperativa. As utopias de ontem, com seus 

ideais grandiosos, não resistem mais à complexidade dos tempos actuais, e é necessário 

desenvolver uma nova visão que envolva toda a sociedade. Somente assim será possível recriar 

uma utopia que, desta vez, não seja apenas uma quimera, mas um projecto real e sustentável 

para as futuras gerações. 

2. O Federalismo: Perspectiva de um Futuro Promissor  

Neste ponto, propomos uma reflexão sobre o federalismo como uma possível utopia para os 

países africanos, em especial para Moçambique, no contexto de seus desafios contemporâneos. 

Queremos clarificar a priori que não se trata de um debate acabado sobre a adopção do 

federalismo, mas da proposta de reflectir sobre suas potencialidades. Ao considerar o 

federalismo, convidamos a pensar em um modelo onde as diferentes regiões e culturas possam 

coexistir de forma mais harmónica, com maior participação política local, justiça social e 

desenvolvimento equilibrado. Embora as complexidades e especificidades de cada contexto 

nacional exigem soluções distintas, a reflexão sobre o federalismo como uma utopia viável 

para o futuro é uma forma de questionar as limitações dos modelos centralizados e buscar 

alternativas mais inclusivas e sustentáveis para o desenvolvimento dos países africanos. 

A palavra federalismo provém do latim fouedus que significa pacto, tratado ou convenção. O 

federalismo tem como pano de fundo a colocação dos diferentes em colaboração. “é a forma 

do Estado em que os entes federados são dotados de autonomia administrativa, política, 

tributária e financeira e se aliam na criação de um governo central por meio de um pacto 

federativo”(GADELHA, 2017: 7). 

Um dos expoentes do pan-africanismo Kwame Nkrumah já pensava sobre o federalismo, 

defendia que a descolonização deveria levar à unidade africana como um todo. “Está união 

devia partir da adaptação de uma política comum, com os mesmos objectivos e programas, 

assim os vários partidos colaborarem uns com os outros”(NKRUMAH, 1963: 41).  Acreditava 

que fosse possível unir África na sua diversidade. 

Na concepção de Ngoenha é necessário construir uma sociedade baseada nos nossos próprios 

ideais, daí urge a necessidade da projecção de um programa dos direitos que possa permitir aos 

indivíduos, as comunidades, a sociedade uma participação activa na política, e em todos esferas 

que dizem respeito a polis. Nesta ordem de ideia Ngoenha propõe o Federalismo como pedra 

angular para a construção de uma sociedade baseada nos nossos próprios ideais e valores. “O 



 

49 
 

objectivo é a construção de uma sociedade onde as fórmulas não sejam ditadas do alto nem 

desçam da capital, mas se inventem, se improvisem ao nível das escolhas quotidianas e se 

ordenam segundo as leis da liberdade” (NGOENHA, 2018: 189). 

Para atingir eficazmente os nossos objectivos, Ngoenha propõe: 

Temos de criar pequenas unidades compreensíveis por meio de pequenas 

acções multiplicadas. Só aqui é que a democracia e o sufrágio universal podem 

ser verdadeiramente eficazes. É aqui que os cidadãos podem de facto encontrar-

se, discutir, cooperar, solidarizar-se. Este é o lugar de participação por 

excelência e onde a palavra ganha o seu sentido (ibidem, 191). 

O federalismo permite uma gestão mais equitativa e descentralizada dos recursos e do poder. 

Ao adoptar esse modelo, poderíamos evitar, de forma decisiva, os conflitos, pois proporciona 

um espaço para que as diversas regiões expressem suas necessidades e aspirações de maneira 

eficaz.  

Isto impede os homens de recorrer à violência para solucionar os seus conflitos 

e obriga-os a recorrer a meios jurídicos, que não sejam levados a violá-los por 

motivos normalmente legítimos, portanto, a insurgir-se contra a ordem legal 

(idem). 

Gradativamente os estados têm recorrido ao uso da força coercitiva contra suas próprias 

populações, uma vez que muitos Estados se mostram relutantes em atender à vontade das 

massas e às suas necessidades legítimas. O federalismo, conforme a concepção de Ngoenha 

(passim), é visto como a única forma de evitar a criação de um aparato estatal que seja contrário 

ao princípio fundamental da liberdade e à decisão de viver colectivamente. No modelo federal, 

a colectividade deve ter a capacidade de decidir em conjunto sobre o que quer, e para que isso 

aconteça, é imprescindível que a sociedade esteja engajada e determinada. O que distingue o 

federalismo de outras formas de governo é a participação efectiva da colectividade no processo 

decisório. Contudo, o tipo de pacto ou constituição que se pode instaurar dentro de um sistema 

federal depende, essencialmente, da integração e do envolvimento activo da sociedade. E essa 

integração só é possível se diferentes segmentos da sociedade partilharem dos mesmos ideais 

e valores, criando uma base comum sobre a qual as decisões colectivas possam ser tomadas. 

Temos de lutar juntos contra o fim da história, contra o destino; temos de 

construir juntos um futuro em comum. Só a tomada de consciência, a aceitação 

e a assunção da nossa comunidade de destino podem constituir a nossa 

moçambicanidade e a filosofia de base para o nosso renascimento 

(NGOENHA, 1992: 92). 



 

50 
 

A união pode ser a chave para restaurar a unidade nacional e para reavivar diversas utopias 

que, ao longo do tempo, foram distopizadas. Nesse sentido, o federalismo se configura como 

uma ferramenta eficaz para o estabelecimento da paz, garantindo que o Estado reconheça o 

direito de todos os cidadãos à participação nas decisões relativas à coisa pública.  

Com a implementação do federalismo, as comunidades poderiam criar os meios necessários 

para sua própria subsistência, reduzindo a dependência de doações externas. Seríamos capazes 

de estabelecer hospitais de qualidade, educação de qualidade, sistemas de transporte eficientes 

e, acima de tudo, garantir a defesa dos nossos próprios interesses, preservando os bens 

históricos e ambientais. Esse modelo permitiria que nenhum país africano aceitasse a destruição 

ambiental por meio de práticas como a descarga de resíduos nucleares ou a instalação de 

fábricas poluentes. 

Diop defendia que a África deveria se unir cultural, política e economicamente. Para ele, essa 

integração fortaleceria o continente, garantindo autonomia e desenvolvimento sustentável. A 

união desses três aspectos seria essencial para a independência e o progresso da África. “Esta 

resultará não da renúncia à pluralidade linguística africana, mas da escolha de uma língua 

oficial para o continente, aproveitando o facto de que ele tem línguas de uma mesma família, 

isto é, com o fundo comum”(DIOP apud MUCALE, 2023:126). A escolha de uma língua 

africana como língua oficial do continente, significaria o resgate da nossa origem, tornar-nos-

íamos autênticos, visto que com a implementação das línguas dos colonos diversos dos nossos 

valores culturais entraram em colapso. 

O problema de fundo que Diop suscita é a relação entre a língua e a cultura e 

desta com a emancipação. Está implícita a ideia de que a língua não é apenas 

instrumento de comunicação, é também algo identitário. Se o uso de uma língua 

estrangeira adultera a cultura nacional e limita a progressão dos povos 

africanos, a criação de uma língua continental defendida por Diop tem um 

duplo objectivo. Por um lado, visa evitar a assimilação cultural, devolver a 

criatividade e a originalidade ao povo africano, uma das vias para a sua 

emancipação; por outro, visa facilitar a comunicação nas relações 

internacionais (DIOP apud NGOENHA, 2023: 127). 

Em Diop, percebe-se que a unidade cultural seria fundamental para resolver muitos dos 

problemas que afligem o continente. A adopção de uma língua oficial comum, juntamente com 

o resgate da autenticidade cultural, promoveria a união entre os povos africanos, fazendo-nos 

reconhecer como irmãos. Essa base cultural comum seria a pedra angular para a construção de 

uma África desenvolvida, sustentada pelos próprios recursos e cooperação interna. 



 

51 
 

Valha ressalvar que Ngoenha não impõe que deveríamos seguir fielmente a sua perspectiva 

para o alcance da unidade nacional, bem como, o nosso intento não é ditar uma utopia. Não se 

trata de uma solução única e fechada, mas de um convite à descoberta de possibilidades 

comunitárias, que se integrem numa sociedade mais ampla, com interesses comuns tanto a 

nível nacional quanto continental “o essencial não é definir formas de vida regulamentadas e 

integradas num sistema fechado, mas a descoberta de possibilidades comunitárias e sua 

integração numa sociedade mais ampla”(NGOENHA, 2018: 195). Possibilitando também que 

os países comunguem dos mesmos interesses a nível regional e quiçá de toda a África, no 

engendramento da construção de um futuro comum que seja benéfico para todos Africanos. 

Essa visão de transformação e união ressoa com a proposta de Thomas Morus, que em sua 

Utopia imaginou uma sociedade sem as injustiças do feudalismo, propondo o fim do sistema 

de classes e a criação de um regime baseado na igualdade e na partilha de recursos. Tanto 

Morus quanto Ngoenha nos convidam a questionar as estruturas vigentes e a criar novas formas 

de organização social, em que a justiça e a equidade sejam os pilares para um futuro comum e 

próspero. 

3. Utopia: Paradigma para a existência de uma sociedade bem ordenada 

Desde que se reconhece a existência do homem como tal, vários são os estímulos que desafiam 

a colectividade e nisso, a utopia surge como uma possibilidade para dar resposta aos problemas 

sociais. A utopia não é um lugar que se pode achar no mapa, mas é um caminho a ser seguido. 

Por isso, conceber a utopia como um paradigma para a construção de uma sociedade bem 

ordenada, implica em perspectivar como seria trilhado este caminho, quais passos devem ser 

seguidos.  

Hoje em dia, vários são os exemplos de utopias que já foram concebidas ao longo da história, 

desde a “cidade de sol” concebida por Campanella onde descreveu uma sociedade ideal onde 

não existe a propriedade privada, mas sim colectiva. A “A revolução dos bichos” de George 

Orwell, que, embora critique o totalitarismo, sugere a possibilidade de uma sociedade mais 

justa e igualitária. E neste conjunto de utopias que surgiram ao longo da história que se pode 

verificar que a existência de uma utopia se torna uma necessidade crescente e urgente em 

qualquer sociedade, pois a não existência deste posicionamento implica a título exemplificativo 

concordar com Ngoenha, (2017: 41) ao referir que se a guerra que produz mais monstros do 

que aqueles que elimina, nos faz entrar numa autêntica crise do humanismo. Por isso, a utopia 

surge como caminho para resolução dos problemas sociais.  



 

52 
 

Num artigo publicado por Leornado Boff, vemos que:  

Hoje vivemos tempos distópicos, carentes de inspirações utópicas. As grandes 

utopias do passado não cumpriram suas promessas: do iluminismo, dar 

instrução a todo mundo; do capitalismo, todos podem se tornar ricos; do 

socialismo, igualdade entre todos; do comunismo, uma sociedade sem classes; 

da pós-modernidade, não há narrativas universais, cada um escolhe a sua 
(BOFF, 2021: 2). 

 

O facto da utopia poder em algum momento ser vista como uma possibilidade difícil de ser 

realizada nos dias actuais, isto é, quando se imagina a dimensão do problema que se enfrenta 

na sociedade, não reduz de modo algum a dimensão do problema, pelo contrário, por exemplo, 

quando concordamos com Ngoenha (opcit) ao referir que o triunfo da razão moral e política 

desenvolvida por Voltaire estava longe de ser assegurada, no seu tempo, parece ainda menos 

assegurado hoje. Portanto, ainda com Ngoenha, como justificar hoje a fome de milhões de seres 

humanos? O que explica as injustiça, os fanatismos e as violências? Que alternativas temos 

além da utopia para responder a esse problema?   

3.1. Uma utopia da educação para os dias actuais  

Na concepção de Castiano; Ngoenha (2013:154) é necessária a existência de um paradigma 

educacional que seja genuinamente moçambicano. Como forma de romper com o legado 

colonial e construir um sistema que respeite e valorize as especificidades culturais, sociais e 

históricas do país. Argumentam que a educação deve ser uma ferramenta de emancipação 

cultural, promovendo a identidade nacional e valorizando as línguas e saberes locais, ao invés 

de simplesmente adoptar modelos estrangeiros. Um paradigma genuinamente moçambicano, 

deve ser transformador e adaptado às realidades do país, preparando os estudantes para os 

desafios globais enquanto preserva a conexão com as suas raízes culturais, permitindo uma 

educação inclusiva, crítica e voltada para o desenvolvimento sustentável de Moçambique. 

A utopia na educação surge da necessidade de realizar transformações profundas no sistema 

educacional ao nosso ver, para que possa responder aos desafios do país. Uma utopia 

educacional, pode garantir um modelo onde a educação se torna mais inclusiva, acessível e 

alinhada com as necessidades locais, permitindo que todos os cidadãos, independentemente da 

sua origem ou condição social, possam alcançar seu potencial máximo.  

Além disso, uma utopia na educação permite valorizar as identidades culturais e promover uma 

formação integral, que não só capacita tecnicamente, mas também forma indivíduos críticos, 

conscientes e participativos na construção de uma sociedade mais justa e equitativa. Dessa 



 

53 
 

forma, serve como uma visão orientadora para superar as limitações do sistema educacional 

actual, inspirando mudanças que permitam um futuro mais promissor, alinhado com os valores 

e a realidade do país. 

A falta de utopias implica colocar em risco o desenvolvimento do homem como pessoa. Isto 

significa que com o risco de não pensarmos em soluções enérgicas, corremos o risco de 

considerar a educação como uma simples instrução, ou seja, reduzir a educação a um 

formalismo, tecnicismo ou mesmo um cientificismo, é preciso compreender que que “A 

educação é a arma mais poderosa que você pode usar para mudar o mundo” (MANDELA, 

2011: 129).  

Pensamos que este ponto pode ser importante pois permite-nos considerar a criação de utopia 

com base nos conhecimentos locais, aqueles que certo modo não estão na esfera do debate nos 

grandes meandros de ensino. Será através da educação que a própria ciência vai evoluir, vai 

transformar a sociedade de modo geral tal como defende Freire “Se a educação sozinha não 

transforma a sociedade, sem ela a sociedade tampouco muda” (FREIRE, 1970: 34). Pelo que, 

torna-se cada vez mais preponderante investir numa educação de qualidade.  

 

Com isso, se a educação falha, indubitavelmente nós falhamos, a sociedade falha 

continuamente. A título exemplificativo Morus refere: “se você permite que o seu povo seja 

mal-educado, e seus, modos corrompidos desde a infância, e depois os pune pelos crimes, aos 

quais sua primeira educação os dispôs, o que mais se pode concluir disso, senão que você 

primeiro faz ladrões e depois os pune?” (MORUS, 1995: 87). Assim, a educação não se 

circunscreve somente a ela, trata-se de uma questão de justiça, de igualdade social a todos. 

Uma educação de qualidade permite a manifestação daquele é o ideal da justiça na sociedade 

“pois não há melhor maneira de ilustrar o que é a justiça do que ver uma sociedade organizada 

de forma que ninguém seja tão rico que possa comprar outro, nem tão pobre que tenha que 

vender a si mesmo” (idem). A materialização deste objectivo só é possível quando se concebe 

a educação dentro de um objectivo global, ou seja, utópico.  

 

A educação actual revela a falta de uma educação essencialmente moral. Com base no 

pensamento de Rosseau “A relação educativa deve ter como pilares a honra e a obediência” 

(ROSSEAU, 1995: 34). Uma educação que opte em primeiro lugar pelo homem na sua 

humanidade, sem com isso dizer que não haja resquícios deste esforço na actualidade. Ainda 



 

54 
 

como parte da resposta, faz-se necessário recorrer ao que existe no passado humano para fazer 

face aos desafios actuais como também é preciso perspectivar o futuro na base disso tendo em 

conta a realidade concreta, porventura, se faça necessário uma educação holística.  

 

Todas as pessoas têm direito a um projecto inteiramente satisfatório de direitos 

e liberdades básicas iguais, projectos este compatível com todos os demais; e; 

nesse projectos, as liberdades políticas, e somente estas, deverão ter seu valor 

equitativo. As desigualdades sociais económicas devem satisfazer dois 

requisitos: primeiro, devem estar vinculadas a posições e cargos abertos, em 

condições de igualdade equitativa de oportunidade; segundo, devem 

representar o maior benefício possível aos membros menos privilegiados da 

sociedade (RAWLS,1993: passim).   

 

É assim como é vista a educação enquanto uma materialização contínua da justiça e igualdade, 

em Rawls, percebe-se na utopia não significa ausência de desigualdades, pois embora sejamos 

ou queríamos ser naturalmente iguais em todos aspectos, vê-se aqui uma possibilidade de 

buscar suprimir as desigualdades com acções concretas que visam o bem-estar comum, mas 

isso, não ocorre do dia para a noite. Tal acção deve evidenciar-se desde cedo, que exemplo 

mais notório poderia ter para verificar a claridade desta necessidade.  

 

3.2. A Necessidade de uma Utopia Ambiental 

O desenvolvimento das utopias procura estabelecer modelos que propiciem o bem-estar do e 

para o homem, mas ao longo do tempo se viu que o meio em que o homem vive tem sido 

comprometido em parte pelas acções que este mesmo homem tem apresentado para a mesma. 

A destruição do nosso planeta não é feita pela invasão de seres vindos de outros 

planetas, mas por aqueles que na Terra habitam e dela dependem na totalidade 

para a sua sobrevivência: os homens, que ameaçam o seu planeta e tendem a 

perpetuar um gigantesco suicídio colectivo do qual provavelmente nada vai 

escapar. Este receio não é novo […] Este receio não desapareceu (CASTIANO, 

NGOENHA, 2010: 20).  

As utopias ambientais são consideradas como uma visão que alerta a necessidade sobre a 

convivência harmoniosa entre o homem e o meio em que vive. A abordagem neste sentido se 

faz necessária quando se verifica desde sempre e actualmente com maior enfoque o destaque 

do meio em que homem vive, isto é, as crises ecológicas dos tempos hodiernos são uma 

realidade cada vez mais alarmante.  



 

55 
 

É urgente traçarmos uma utopia ambiental em Moçambique devido aos crescentes desafios 

ecológicos que o país enfrenta, sobretudo os efeitos das mudanças climáticas. Moçambique, é 

o primeiro país no mundo mais exposto aos efeitos das mudanças climáticas.  

As alternâncias entre secas e cheias que continuam a martirizar-nos, levaram 

Moçambique a ser declarado o país mais exposto às mudanças climáticas do 

mundo passando, desde dois mil e vinte um, de sétimo a primeiro país mais 

vulnerável às mudanças climáticas do mundo (GeranWatch), […]. Se tudo 

acontecer como a metereóloga prevê, nos próximos 10 anos vamos ter muitos 

Kennets e Idais a martirizar o nosso território (NGOENHA, 2023: 13).  

As catástrofes naturais, como ciclones e secas, que afectam o meio ambiente, as comunidades 

mais carenciadas, que dependem directamente dos recursos naturais para sua subsistência. 

Assim como, diversas cidades como Beira, Xai-Xai e Quelimane, correm o risco de 

desaparecer, colocando a população Moçambicana como a mais exposta ao perigo da 

destruição.  

A criação de uma utopia ambiental permite visualizar um futuro em que o desenvolvimento 

sustentável fosse priorizado, garantindo a preservação dos recursos naturais para as futuras 

gerações, a promoção de práticas agrícolas e de consumo responsáveis, e o fortalecimento de 

políticas públicas voltadas para a mitigação dos danos ambientais. Uma utopia ambiental em 

Moçambique também poderia impulsionar a educação ambiental e a conscientização da 

população sobre a importância da preservação dos seus ecossistemas, permitindo que o país 

caminhe para um futuro mais equilibrado e resiliente diante dos desafios ambientais globais. 

É importante destacar que em qualquer utopia que for a ser estabelecida é necessário que se 

saiba desde já que qualquer delas vai depender em grande parte da nossa capacidade de ser 

criativos face às crescentes mudanças nas quais nos encontramos implicados. 

Morus também preocupava-se com o meio ambiente quando considera que “eles não destroem 

as florestas sem necessidade, pois sabem que a natureza deve ser preservada para o bem-estar 

das futuras gerações”(MORUS, 1972 : 76). As utopias ambientais não podem ser consideradas 

como sonhos distantes, mas como possibilidades possíveis de materializar, dependendo em 

grande parte da nossa capacidade de colocar os nossos objectivos em acção enquanto seres 

colectivos. Em suma, sempre devemos dizer que “nunca nos cansamos de sonhar de que, um 

dia, poderemos vivenciar essa promissora utopia viável: A minha pátria é a Terra”(BOFF, 

2021: 34).  



 

56 
 

3.3 Como tornar cada vez mais real a utopia da unidade nacional? 

Alcançar a unidade nacional exige o cultivo de valores como honestidade, fraternidade e 

vigilância, além do fortalecimento do vínculo social e da superação do individualismo que 

fragiliza a sociedade. A união nacional pode ser restaurada com o engajamento de todos em 

novos projectos que, actualizados para as condições actuais, revitalizam o sonho de uma nação 

unida. Alcançar a independência foi um desafio, mas, assim como foi possível, a unidade e o 

desenvolvimento também dependem de um compromisso colectivo com um futuro comum. 

“Existe lugar e tempo para sonharmos novas utopias: alimentar a população, democratizar a 

democracia, criar uma sociedade transparente e participativa, transformar os partidos em 

proponentes de solução, abandonar, de uma vez por todas a guerra” (NGOENHA, 2017:155). 

As ideias de unidade nacional, trabalho e vigilância são valores preponderantes para nortear o 

nosso ecumenismo, o nosso viver juntos. Ademais, precisamos cultivar a honestidade e 

fraternidade garantido que as relações sociais sejam sólidas, e não imbuídas de elevado índice 

do individualismo.   

A união pode ser resgatada se desenvolvermos novos projectos e acreditarmos neles, pois, 

“trata-se de nos apropriarmos desse projecto, fazê-lo e actualizá-lo nas condições actuais do 

país e do mundo” (NGOENHA, 2019: 198). Alcançar as independências dos países foi um 

desafio, no entanto, foi possível alcançá-las a nossa premissa nós temos é maior envolvimento 

e engajamento rumo a união nacional e quiçá continental. Essa proposta de transformação 

social é, em muitos aspectos, uma nova significação das ideias de Thomas Morus.  

Assim como Thomas Morus, ao imaginar uma sociedade ideal livre das mazelas do seu tempo, 

inspirou um pensamento revolucionário sobre a justiça social, também nós, no contexto actual 

da África, devemos ousar sonhar com novas utopias colectivas. O federalismo, como proposta 

para a união dos povos africanos e a construção de uma nação mais justa e próspera, emerge 

como um caminho possível para superar as divisões e desigualdades que ainda marcam nossos 

países. O desafio, portanto, não é apenas tecer teorias, mas transformar essas ideias em acções 

concretas que promovam a inclusão, a solidariedade e a harmonia social. Ao retomar a 

construção de um futuro comum, devemos garantir que a unidade nacional seja mais do que 

um ideal distante, deve ser um projecto colectivo, nutrido pela vontade de todos e 

fundamentado em valores de justiça, liberdade e igualdade. Através dessa visão, é possível 



 

57 
 

resgatar a dignidade dos povos africanos e avançar rumo a um futuro mais promissor e 

sustentável para todos.  

Ressalta-se que, para evitar cairmos no mesmo erro de Platão e Morus, esta monografia não 

teve como objectivo apresentar um projecto utópico concretamente plasmado, uma vez que 

isso nos levaria a seguir a mesma linha de pensamento individualista de Platão e Morus. Em 

vez disso, buscamos estabelecer balizas a partir de áreas que consideramos essenciais para a 

construção de uma sociedade bem ordenada, como a educação, a ecologia e a unidade nacional. 

Acreditamos que, ao focarmos nestes sectores, é possível traçar um projecto utópico que 

beneficie toda a sociedade, garantindo que sejamos verdadeiramente os detentores das nossas 

próprias escolhas. O intento foi, assim, trazer à tona a discussão sobre as utopias como um 

paradigma para o ordenamento social, com a intenção de abrir espaço para um debate mais 

amplo e crítico sobre como podemos construir um futuro mais justo e equilibrado, com um 

maior impacto e alcance no contexto académico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

58 
 

CONCLUSÃO 

 

Pelos aspectos abordados durante a pesquisa, foi possível compreender que a discussão em 

torno do ordenamento social não é nova, no entanto, urge a rápida e crescente necessidade de 

evidenciar esforços colectivos para a existência da materialização deste debate que se configura 

como remoto, presente e futuro. Para falar da (im)possibilidade de uma sociedade bem 

ordenada percebeu-se, basear-se em Thomas Morus significa ter um elemento de apoio de certo 

modo muito sólido, não obstante a diversidade literária em torno do assunto.  O estudo de 

Morus concebe-se não por este ter sido apenas o patrono do conceito Utopia, mas por ter trazido 

uma perspectiva que responde de grosso modo o vazio de respostas perante a problemática do 

ordenamento social.  

Constatou-se durante a pesquisa que Morus, partiu da insatisfação perante as injustiças da sua 

época e com a vida parasita do Fausto, para arquitectar um projecto no qual se pudessem 

alcançar os ideais de Igualdade, fraternidade e justiça para todos. Assim como Morus, Platão é 

considerado outro grande teórico da utopia. Por este ter analisado o seu país a entrar em 

decadência e colapso, concebeu a ideia de colocar a sua vida ao serviço da pátria e da 

prosperidade nacional, na sua maior obra intitulada A REPÚBLICA, também teorizou a criação 

de uma cidade ideal, onde as injustiças e a propriedade privada não são possíveis, veio então 

Platão a ser considerado um dos grandes utopistas políticos da Humanidade por este orientar 

as instâncias políticas ao encontro da moral.  

Platão e Morus, são dois expoentes importantes na história da Utopia com eles foi possível 

aferir quais factores históricos influenciaram para o surgimento da utopia. O que há de comum 

nos dois pensadores aqui apresentados é o seu desencantamento perante a ordem social e 

política de suas épocas, onde, de acordo com os seus contextos engendram cidades imaginárias 

em que a justiça seria possível.  

Com base no que foi abordado ao longo da pesquisa concebe-se desde já a utopia como um 

elemento marcado por dilemas de significação. Os primeiros teóricos da utopia, tanto de forma 

(in)consciente, contribuiram o declínio deste conceito, ao abordar a organização social de 

maneira idealizada e distante da realidade, o que levou suas propostas a serem vistas como 

inalcançáveis. Além disso, ao pensarem o ordenamento social a partir de uma perspectiva 

individual, e não colectiva, esses pensadores fortaleceram a incredulidade em relação à utopia, 

uma vez que suas visões não contemplavam as complexas dinâmicas sociais e colectivas. 



 

59 
 

Contudo, apesar dessas limitações, é possível extrair valiosos ensinamentos das reflexões de 

pensadores como Platão e Morus, que, em seus contextos históricos, trouxeram à tona 

preocupações fundamentais e apresentaram modelos de sociedade capazes de lidar com os 

problemas de suas épocas. Foi a partir dessas primeiras formulações que a utopia se consolidou 

como um tema central no debate filosófico, influenciando os teóricos subsequentes e 

permitindo o desenvolvimento contínuo dessa ideia ao longo da história. 

A necessidade de reflectir sobre possíveis caminhos para a construção de uma sociedade bem 

ordenada, que Platão e Morus já acreditavam ser urgente, permanece uma preocupação 

fundamental nos tempos actuais. Assim como os filósofos da Antiguidade, nós também 

vivemos em um momento de incertezas e desafios, com o futuro a se apresentar cada vez mais 

incerto e imprevisível. As crises globais, as mudanças sociais, políticas, ambientais e a 

crescente ineficiência de sectores fundamentais para o desenvolvimento, como a educação, 

saúde e justiça, ampliam a sensação de que estamos a caminhar rumo ao desconhecido, sem 

uma direcção clara para alcançar a harmonia e o progresso, e a única certeza é que para todos 

será pior o futuro.  

Não mais se trata do rico e do pobre, mas da humanidade em si, é uma questão de ser, não diz 

respeito aos letrados ou iletrados, aos urbanos ou rurais, mas sim de todos nós enquanto seres 

que compartilham o mesmo espaço e que sofrem as influências e consequências das acções por 

nós perpetradas. 

A utopia transcende o mero domínio da fantasia, imaginação e se revela e sempre se revelou 

como um princípio orientador, a última cartada, uma visão teleológica que nos impele a 

questionar, (re)imaginar, a reposicionar, a qualificar bem como desqualificar  as fundações 

morais, sociais e políticas da existência humana, no incansável esforço de alcançar um ideal de 

justiça e harmonia universal, a  não considerar nada como sendo perfeito o suficiente que não 

possa ser debatido, mesmo que do debate por erroneamente se pensar que é perfeito. A ideia 

de uma sociedade bem ordenada, apresentada por Platão e Morus, embora situada em contextos 

históricos distintos, propunha respostas radicais aos problemas de suas épocas. Da mesma 

forma, no cenário actual, pensamos que a construção de um futuro mais justo e equilibrado 

exige a incorporação de ideias utópicas que sirvam como um guia para transformar as 

deficiências e injustiças que ainda afligem as nossas sociedades.  



 

60 
 

A utopia, nesse sentido, não é um simples exercício de imaginação, mas uma ferramenta de 

reflexão crítica e de acção, capaz de nos conduzir na busca por soluções concretas para os 

desafios contemporâneos. 

Não tiramos o mérito dos grandes expoentes da Utopia, no entanto, por estes terem pensado o 

substrato social a partir de uma perspectiva individual e também pela pretensão de instaurar 

regimes totalitários, a não inclusão do manto social na projecção faz com que essas utopias se 

parecem autoritárias, sonhadas por um só e todo o restante manto social deve segui-las. Aqui 

reside o demérito perante esses utopistas. No entanto, por considerar outros teóricos sobre a 

utopia os mais actuais como: Hugo e Ngoenha, partíamos das perspectivas destes autores e 

outros para sugerir algumas reformas dentro deste paradigma que pensamos que se forem 

seguidas podem beneficiar-nos gradativamente e pode-se possivelmente alcançar aquilo que é 

o nosso intento: A Construir uma sociedade bem ordenada.  

Na visão de Ngoeniana a utopia deve ser social/colectiva permitindo assim a participação 

integral de todo sociedade, apontamos este aspecto como um dos factor que nos leva a pensar 

que Ngoenha perpassa os grandes expoentes da utopia. Como exposto o ápice da perspectiva 

que nos guia para a realização da presente monografia é encontrada em Severino Elias 

Ngoenha, onde parte da concepção de Victor Hugo que entende a Utopia ‘como a verdade do 

amanhã’ com esta acepção semântica a utopia possibilita-nos engendrar um futuro diferente do 

presente. 

O pensamento filosófico-africano de Ngoenha viga-se no futuro, todos os esforços devem ser 

empreendidos rumo a um futuro risonho, com base no paradigma libertário que foi influenciado 

pelos movimentos de libertação. O triplo contracto de Ngoenha tem como pressuposto 

aproximar o puder do povo, o que possibilita a resolução do problema da representatividade. 

Nosso intento com esta monografia não é apresentar uma proposta de utopia de forma cabal 

que vá nos garantir um futuro promissor. Mas, lançar as linhas mestres que suscitem a novas 

pesquisas sobre a utopia enquanto paradigma para pensarmos um futuro promissor. Assim 

como, correríamos o risco de perpetuar aquilo que viemos negando ao longo desta monografia, 

apesar de Platão e Morus terem cogitado em Utopias benéficas para a sociedade, nós partimos 

da constatação que estes cometem uma falha ao apresentarem projectos que se digam sociais a 

luz de uma visão individualista.  



 

61 
 

Com o pensamento de Ngoenha foi possível perceber que ainda é pertinente e urgente traçar 

utopias colectivas, que nos possibilitem por unanimidade decidirmos o que queremos para o 

nosso futuro e o futuro das gerações vindouros, visto que o único domínio temporal que o 

homem pode influenciar é o futuro, o passado não pode ser alterado e o presente é o agora. O 

futuro é o espaço onde podemos lutar para exercer a nossa liberdade e cidadania. Nos resta 

agora perguntarmo-nos o que queremos mesmo? E como desejamos alcançar tais aspirações.  

Acima de tudo, não se trata de uma questão do amanhã, trata-se de hoje, a utopia é o que se 

quer que o nosso amanhã seja, mas não há possibilidade nenhuma em imaginar o amanhã se 

não nos propusermos a encarrar o hoje com todas as suas vicissitudes, pois é dos problemas de 

hoje que se propõe as respostas que moldam o nosso amanhã.  

Em suma, entendemos que esta pesquisa não se configura como uma solução definitiva, mas 

como uma proposta genuína, resultante do esforço em responder às questões que nortearam o 

seu desenvolvimento teórico. Acreditamos ter conseguido transmitir a mensagem de que a 

utopia é não apenas urgente, mas essencial não para mim, mas para todos nós. Este trabalho 

não pretende ser totalitário, nem reivindicar a autoridade sobre o conceito de utopia, mas sim 

posicionar-se como uma contribuição significativa dentro do debate contínuo sobre a 

construção de uma sociedade bem ordenada, tanto no presente quanto no futuro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

62 
 

Referências Bibliográficas 

Principais obras: 

NGOENHA, Severino Elias.  (2023). O Retorno do bom selvagem: uma perspectiva filosófico-

africana do problema ecológico.  Maputo, Ethale. 

______________. (2021). Os Tempos africanos do mundo. Maputo, Publifix.  

______________. (2019). Mondlane regresso ao futuro. Maputo, Publifix.  

______________. (2018). Filosofia Africana:Das independências às liberdades. Paulinas, 

Maputo. 

CASTIANO, José; NGOENHA, Severino. (2013). A Longa Marcha Duma <Educação para 

todos> em Moçambique. 3.ed., Maputo, Publix.  

Morus, Thomas. (2001). Utopia. Ed Ridendo Catigar Mores, disponível em www.jahr.org acessado 

em 10 de Agosto de 2024.  

_____________. (1972). Utopia. Antrade trad., São Paulo, Abril Cultural. 

PLATÃO. (1949). A República. Fundação Gulbenkian, Lisboa. 

______________. (1999). As leis. L. Andrade, Trad. São Paulo, Edipro. 

 

Secundárias 

CABAÇO, José. (2023). Quando o EU era NÓS. Fundação Fernando Leite Couto, Maputo. 

CASTIANO, José. (2023). Inter-munthu: Filosofia Munthu. Beira, Fundza. 

CUCO, Arcenio. (2023). Democracia e outras coisas de Moçambique. Maputo, Ethale 

Publishing. 

MUCALE, Ergiminio. (2023). Renascimento Africano: retrospectivas e perspecitvas. Maputo, 

Paulinas. 

 AMARAL, Duarte; USSIVANE, Inocélio. (coord.).  (2023). Eleições para a paz ou para a 

guerra? Desafios históricos e perspectivas dos processos eleitorais em Moçambique. Maputo, 

Ethale Publishing.  

_______________. (coord.). (2022). Ubuntocracia: repensando a democracia em 

Moçambique. Maputo, TPC. 

BOFF, Leornardo. (2021). O doloroso Parto da Mãe terra. São Paulo, Vozes. 

BORGES, José Ferreira; PAIVA, Marta; TAVARES, Orlanda. (2019). Introdução à Filosofia. 

Maputo, Plural. 

LOPES, Filomeno. (2018). Filodramática: Os PALOPs, entre a Filosofia e a crise de 

consciência histórica. Maputo, Paulinas. 

http://www.jahr.org/


 

63 
 

CARDOSO, Sérgio. (2017). Sobre a civilização do renascimento. São Paulo, UFABC. 

GADELHA, Sérgio Ricardo. (2017). Introdução ao federalismo e ao federalismo fiscal no 

brasil. Brasília, [s.l.]. 

FERREIRA, Alberto. (2014). Totalitarismo e democracia. Maputo, Paulinas. 

DA SILVA, Luís Eduardo. (2013). Utopia individual em EJA. Londrina, [s.l.]. 

MATOS, Andityas Soares. (2013). Direito, técnica e distopia: uma leitura crítica. São Paulo, 

revista 

direito gv.  

GEIGER, Paulo. (Org.).  (2011). Dicionário contemporâneo da língua portuguesa. Rio de 

Janeiro, Lexicon. 

COLLINS, Mark Ian. (2010). A filosofia moral e política na utopia de Thomas Morus. 

Fortaleza, Press. 

SILVA, Maria de Fátima. (coord.). (2009). Utopia e distopias. Coimbra, Universidade de 

Coimbra. 

BUBER, Martin. (2007). O Socialismo Utópico. São Paulo, Perspectiva.  

LOPES, Marcos António. (2004). Uma história da ideia de utopia: o real imaginário no 

pensamento político de Thomas Morus. Curritiba, EFPR. 

MARCONDES, Danilo. (2001). Iniciação a história da Filosofia: Dos pré-socráticos à 

Wittgenstein 6ed., Rio de Janeiro, Jorge Zahar. 

MARCONDES, Marina de Andrade; JAPIASSÚ, Eva Maria. (2001). Dicionário básico de 

Filosofia. Rio de Janeiro, Zahar. 

NAGEL, Thomas. (1995). Que quer dizer tudo isto? Uma iniciação à Filosofia. Lisboa, 

Gradiva. 

BURY, John. (1955). Arquitectura e a arte do Brasil. Brasília, Iphan. 

GALEANO, Eduardo. (1994). As palavras andantes. Porto Alegre, L&M. 

JASPERS, Karl. (1993). Iniciação à Filosofia. Lisboa, Guimarães. 

LIPOVETSKY, Gilles. (1983). A era do vazio: os ensaios sobre o individualismo 

contemporâneo. Porto, Manole. 

KIERKEGAARD, Soren. (1979). Temor e tremor. São Paulo, Abril Cultura. 

KWAME, Nkrumah. (1963). África deve se unir. 3ed., New York, [S.L.]. 

SURTZ, Edward. (1957). The praise of pleasure: Philosohpy, education, and communism in 

More’s. Cambridge, Press.  

BAUDRILARD, Jean. (1929). A sociedade de consumo. Rio de Janeiro, Elfos Ed. 

ENGELS, Friedrich. (1892). Do socialismo utópico ao socialismo cientifico. São Paulo, 

Edipro. 



 

64 
 

NGOENHA, Severino. (1992). Por uma dimensão moçambicana de consciência histórica. 

Porto, Salesianas. 

______. (2017). Resistir a Abadon. Maputo, Paulinas.  

______. (2023). Resignificar Moçambique. Fundação Fernando Leite Couto, Maputo. 

Artigo:  

Centro para democracia e desenvolvimento [CDD] (2022): Construindo a Coesão Social em 

Cabo Delgado.  

Monografia: 

BARROS, Marcus. (2014). A pós-modernidade no serviço social. 

 

Discursos:  

Severino Elias Ngoenha. (2023). Resignificar Moçambique. Fundação Fernando Leite Couto. 

José Cabaço. (2023). Quando o EU era NÓS.  Fundação Fernando Leite Couto. 

 

 

 


